
Bijlage bij het hoorcollege Van Giordano Bruno tot Thomas Hobbes 
 

 
 
Inhoudsopgave 
 
Over Johan Braeckman 
Over De Corridor 
 
College 1. Op zoek naar de natuur van de mens 
H1. Inleiding op dit hoorcollege 
H2. Het leven en gedachtegoed van Giordano Bruno (1548-1600) 
H3. Vervolging omwille van overtuigingen en ideeën 
 
College 2. (On)redelijkheid in de eeuw van de rede 
H4. Godsdienststrijd en heksenvervolgingen 
H5. 17de eeuwse debunkers: Balthasar Bekker (1634-1698) en Simon Stévin (1548-1620) 
H6. 16de eeuwse debunkers: Johannes Wier (1515-1588) en Reginald Scot (1538-1599) 
 
College 3. De wetenschappelijke revolu@e 
H7. Het leven van Francis Bacon (1561-1626) 
H8. De Essays en andere werken van Francis Bacon 
H9. Het boek Novum Organum van Francis Bacon 
H10. William Gilbert (1544-1603) 
H11. De invloed van Bacon op de wetenschappelijke revoluUe 
H12. De Baconian method 
H13. Wetenschap en mysUek bij Jacob Böhme (1575-1624) 
H14. De experimentele methode bij Galileo Galilei (1564-1642) 
H15. Experimentele methodes in de oudheid en middeleeuwen 
H16. De eerste synthese tussen theoreUci en technici, Simon Stévin (1548-1620) 
H17. Het leven van Galileo Galilei 
H18. Het onderzoek en de eerste werken van Galileo Galilei 
H19. Baanbrekende wetenschappelijke ontdekkingen door Galilei 
H20. Galilei in conflict met Rome 
H21. PublicaUe Dialogo die leidde tot het proces van Galilei  



H22. Het proces en de veroordeling van Galilei in 1633 
 
College 4. Descartes als grondlegger van de moderne filosofie 
H23. Het leven en werk van René Descartes (1596-1650) 
H24. Cogito ergo sum 
H25. De Medita;es van Descartes 
H26. Descartes en het mind-body probleem 
H27. Descartes en zijn godsbewijzen 
H28. Meer over de man Descartes en zijn ideeën 
 
College 5. Grondleggers van de sociale, juridische en poli@eke filosofie 
H29. De poliUek filosoof Jean Bodin (1530-1596) 
H30. Het leven van de poliUeke denker en rechtsfilosoof Hugo de Groot (1583-1645) 
H31. Het werk en gedachtegoed van Hugo de Groot 
H32. Het leven van poliUek filosoof Thomas Hobbes (1588-1679) 
H33. Leviathan van Thomas Hobbes 
H34. Meer over het gedachtegoed van Thomas Hobbes 
 
Aanbevolen literatuur 
Colofon 
  



Johan Braeckman 
Johan Braeckman studeerde wijsbegeerte en menselijke ecologie aan de 
Universiteit Gent, de Vrije Universiteit Brussel en de University of 
California. Tot 2024 was hij hoogleraar wijsbegeerte aan de Universiteit 
Gent. Hij was ook Socrates hoogleraar aan de Universiteit van 
Amsterdam. Momenteel is hij auteur en gastprofessor aan de Vrije 
Universiteit Brussel. Voor Brainfeed doceert hij geregeld tweedaagse 
masterclasses aan artsen. Onderwerpen zoals Charles Darwin, de 
evoluUetheorie, pseudowetenschappen, bio-ethiek, wetenschap & religie, 
kriUsch denken en de geschiedenis van de Westerse wijsbegeerte liggen 

hem na aan het hart.  
 
Hij publiceerde meerdere boeken, onder meer Darwins moordbekentenis (2001), De Rivier van 
Herakleitos. Een eigenzinnige visie op de wijsbegeerte (met E. Vermeersch, 2008), De Ongelovige 
Thomas heeE een Punt (met M. Boudry, 2012), Een zoektocht naar menselijkheid (met D. Verhofstadt, 
2021), Fascinerend Leven. Markante figuren en ideeën uit de geschiedenis van de biologie (met L. Van 
Speybroeck, 2022) en Ezelsoren. KanKekeningen bij moeilijke kwes;es (2022). 
 
Bij Home Academy zijn o.a. de volgende hoorcolleges van hem verschenen: Darwin en de 
evolu;etheorie, Kri;sch denken, Recht maken wat krom is? en Valkuilen van ons denken.  
 
In de serie Een geschiedenis van de westerse wijsbegeerte verschenen reeds de eerste vijf delen: Van 
Mythen tot Socrates, Van Plato tot Sextus Empiricus, Van Euclides tot Augus;nus, Van Boëthius tot 
Pico della Mirandola en Van Cusanus tot Montaigne. 
 
Meer info over Johan Braeckman: hfps://www.johanbraeckman.be/ 
 
 
De Corridor  
 
Dit hoorcollege is tot stand gekomen i.s.m. De Corridor. De Corridor is een mulUfuncUonele ruimte in 
Weferen, België, die gelegenheid biedt tot bijeenkomsten van allerlei aard. De meeste events 
hebben een culturele en educaUeve inslag.  
 
Voor meer informatie: www.decorridor.be 
 
 
 
  

https://www.johanbraeckman.be/
http://www.decorridor.be/


Synopsis van het hoorcollege Van Giordano Bruno tot Thomas Hobbes 
 
College 1. Op zoek naar de natuur van de mens 
 
H1. Inleiding op dit hoorcollege 

• In eerdere hoorcolleges werd de opkomst van vrijer denken in de renaissance besproken, met 
humanisten zoals Petrarca, Erasmus, More en Montaigne. 

• Dit vrije denken zefe zich af tegen het middeleeuwse, sterk religieus-dogmaUsche 
wereldbeeld met weinig vertrouwen in menselijke vermogens. 

• Vanaf de 14e eeuw (eerst in Italië, later in Europa) groeide het vertrouwen in menselijk 
denken, kennis en handelen. 

• Ontdekkingsreizen vergroofen het wereldbeeld en sUmuleerden wetenschappen zoals 
cartografie en navigaUe. 

• Tegelijk veroorzaakten deze reizen grote menselijke ellende, wat leidde tot reflecUes over 
menselijke waardigheid en omgang met anderen. 

• In de renaissance zijn al kiemen zichtbaar van het moderne denken en de VerlichUng (o.a. 
Descartes, Locke, Spinoza, Kant). 

• Pico della Mirandola benadrukte het opUmisUsche idee dat de mens zijn eigen leven kan 
vormgeven. 

• Montaigne temperde dit opUmisme door ervaringen met religieus geweld en koloniale 
wreedheden; hij werd scepUscher en pessimisUscher. 

• Montaignes scepUcisme betrof zowel kennisverwerving als het vermogen van de mens om 
zichzelf en de samenleving te verbeteren. 

• De vraag of de mens zichzelf kan humaniseren of steeds terugvalt in geweld loopt als rode 
draad door de filosofiegeschiedenis. 

• De mens heej een duale natuur: grootse prestaUes én een donkere, destrucUeve kant. 
• Sophocles’ An;gone benadrukt deze ambiguïteit: de mens is tegelijk wonderlijk en gevaarlijk. 
• Verschillende vertalingen van Sophocles weerspiegelen uiteenlopende mensbeelden 

(opUmisUsch vs. pessimisUsch). 
• In de 17e eeuw staat de menselijke natuur centraal: opUmisme bij Bacon, pessimisme bij 

Hobbes. 
• Dit debat loopt door tot vandaag, versterkt door ervaringen met oorlogen en genocides in de 

20e eeuw. 
• Ondanks pessimisme werd het middeleeuwse gesloten wereldbeeld opengebroken en 

ontstond een milder, posiUever mensbeeld. 
• Geloof in de rede maakte wetenschap, vooruitgang en maakbaarheid van mens en 

samenleving mogelijk. 
• Dit nieuwe mens- en wereldbeeld stuife op weerstand, zichtbaar in het lot van Giordano 

Bruno. 
• Bruno werd in 1600 in Rome levend verbrand wegens zijn ideeën. 
• Zijn standbeeld (1889) werd een symbool van verzet tegen kerk en dogmaUek. 
• Bruno werd later gezien als martelaar van de rede en het vrije denken. 
• Deze voorstelling is echter te zwart-wit; ook conflicten met de kerk (zoals bij Galileo) vragen 

nuance. 
• Vrij denken botste wel met religieuze dogmaUek, maar de historische realiteit is complexer. 
• Het hoorcollege gaat verder met een genuanceerde bespreking van het leven en denken van 

Giordano Bruno. 
 
 
 
 



H2. Het leven en gedachtegoed van Giordano Bruno (1548-1600) 
• Giordano Bruno werd geboren nabij Napels en trad vroeg toe tot de orde van de 

Dominicanen. 
• In 1576 werd hij beschuldigd van keferij, verliet het klooster en begon een jarenlange 

zwerjocht door Europa. 
• Hij gaf op verschillende plaatsen publieke lezingen, vaak met controverse tot gevolg. 
• In Genève sprak hij over Tractatus de Sphaera Mundi van Sacrobosco, waarin de aarde als bol 

wordt beschreven. 
• Het idee van een bolvormige aarde was in Bruno’s Ujd algemeen aanvaard en niet 

controversieel. 
• In Parijs gaf Bruno lezingen over geheugenkunst en publiceerde hierover twee boeken. 
• Deze lezingen trokken de aandacht van koning Henri III, die Bruno gunsUg gezind was. 
• Bruno’s geheugentheorieën waren beïnvloed door occulte werken van Agrippa, wat hem 

verdacht maakte. 
• Geheugentraining op zich was niet problemaUsch; het waren vooral de magische en occulte 

elementen die argwaan wekten. 
• Bruno stond in de hermeUsche tradiUe van denkers als Ficino en Pico della Mirandola. 
• Deze tradiUe baseerde zich op esoterische teksten zoals het Corpus Herme;cum, 

toegeschreven aan Hermes Trismegistus. 
• HermeUsche teksten behandelen magie, alchemie, astrologie en de vereniging van de ziel 

met God. 
• Bruno’s werken waren vaak bewust moeilijk toegankelijk en sterk occult van aard, wat botste 

met het christendom. 
• Hij aanvaardde het copernicaanse wereldbeeld, maar gaf er een magisch-animisUsche 

interpretaUe aan. 
• Bruno vond dat Copernicus te beperkt dacht en stelde dat het universum bezield en 

voortdurend in beweging is. 
• In De l’infinito, universo e mondi (1584) verdedigde hij het idee van een oneindig heelal met 

ontelbare werelden. 
• Dit ging lijnrecht in tegen de dominante aristotelisch-christelijke kosmologie. 
• Met steun van Henri III verbleef Bruno in Engeland, waar hij meerdere belangrijke werken 

schreef. 
• In Engeland verdedigde hij zijn kosmologie tegen filosofen van Oxford. 
• Terug in Parijs presenteerde hij ideeën over een nieuwe ethiek en religie, wat opnieuw tot 

vlucht leidde. 
• In Duitsland gaf hij lezingen (o.a. in Wifenberg) en schreef werken over Ramon Llull. 
• Via Praag en Frankfurt schreef hij LaUjnse gedichten in de sUjl van LucreUus. 
• Bruno verwierp het materialisUsche atomisme van Epicurus en stelde een bezield, 

pantheïsUsch universum voor. 
• Volgens Bruno bestaat de dood niet echt: alles verandert, niets eindigt definiUef. 
• Hij stelde dat de aarde geen bevoorrechte plaats heej en slechts één van ontelbare planeten 

is. 
• Andere planeten zouden mogelijk bewoond zijn, wat het uitverkoren karakter van de mens 

ondermijnt. 
• Deze ideeën zijn uitgewerkt in De l’infinito en De immenso et innumerabilibus (1591). 
• Bruno onderschafe de risico’s van zijn ideeën en keerde in 1591 terug naar Italië. 
• Hij dacht beschermd te zijn door zijn pleidooi voor religieuze toleranUe en wilde een werk 

opdragen aan paus Clemens VIII. 
• Clemens VIII liet hem echter arresteren; Bruno werd in VeneUë opgesloten en later naar 

Rome overgebracht. 
• Na acht jaar gevangenschap werd Bruno als kefer veroordeeld en levend verbrand. 



• De aanklacht omvafe onder meer zijn magische opvapngen, pantheïsme, oneindig heelal en 
religieuze relaUvisme. 

• In katholieke kringen stond hij bekend als “de magiër” of “de Egyptenaar”. 
• Sommige historici zagen Bruno als een excentriek of warhoofd. 
• Historica Frances Yates (1964) benadrukte zijn originaliteit en invloed op denkers als Leibniz 

en Newton. 
• Yates’ interpretaUe werd later bekriUseerd, o.a. door Wouter Hanegraaff. 
• De vraag blijj of Bruno’s filosofie overeind blijj wanneer men de magische en occulte lagen 

wegdenkt. 
 
H3. Vervolging omwille van overtuigingen en ideeën 

• Bruno’s execuUe is bekend, maar hij was niet de enige denker die in die Ujd werd vervolgd om 
vrijdenken. 

• Het gaat hier niet om “religieuze martelaren” uit reformaUe/confessionele oorlogen, maar 
om auteurs die religie als beklemmend zagen en vrijheid van denken verdedigden (en 
daardoor botsten met zowel katholieken als protestanten). 

• Galileo’s conflict met Rome is beroemd; zijn kosmologie strookte niet met de Bijbel en had 
ook in protestantse context problemen kunnen geven. 

• De ReformaUe hielp het denken loskomen van middeleeuwse kaders, maar dat betekent niet 
dat protestanUsme vrijdenken sUmuleerde (streng calvinisme werkte vaak versUkkend). 

• Protestantse autoriteiten hadden bovendien minder macht om afwijkend denken hard te 
onderdrukken; dit helpt de populariteit van occulUsme/mysUek/esoterie verklaren. 

• Galileo werd mede slachtoffer van de spanningen tussen katholieken en protestanten: Rome 
moest “rechtlijnigheid” tonen, ook al was men niet per se anU-wetenschap. 

• Voorbeeld van een minder bekende vrijdenker: Lucilio Vanini (1585–1619). 
• Vanini: geboren in Taurisano (Zuid-Italië), studeerde filosofie/theologie in Napels, later ook 

geneeskunde en astronomie. 
• Net als Bruno leidde hij een zwervend bestaan (o.a. Frankrijk, Zwitserland, Lage Landen), gaf 

les/lezingen en bekriUseerde scholasUek. 
• In 1612 vluchfe hij naar Engeland, werd in Londen opgepakt en 49 dagen gevangen gezet. 
• Terug in Italië bleef hij opgejaagd, keerde naar Frankrijk terug; in 1615 publiceerde hij een 

boek “tegen atheïsme” om verdenking weg te nemen. 
• In 1616 uife hij (in boek/lezingen) zeer radicale ideeën: ziel niet onsterfelijk; God als 

levenskracht; Mozes/Jezus/Mohammed bedriegers; spontaan ontstaan van leven; mensen 
avomsUg van apen. 

• Vlucht eindigde in Toulouse: opgepakt, ter dood veroordeeld; tong afgesneden, gewurgd en 
lichaam verbrand (9 februari 1619, 33 jaar). 

• Vanini was vermoedelijk geen “klassieke” atheïst: hij sprak over een natuurreligie en een God 
als levenskracht, maar gold na zijn dood vaak als atheïst en vroege liberUjn. 

• LiberUnisme (17e eeuw): vrije, autonome denkhouding los van religieuze/poliUeke dogma’s; 
geïnspireerd door Epicurus en LucreUus. 

• Later krijgt liberUnisme ook een seksuele/morele bevrijdingskant (extreem bij Markies de 
Sade in 18e/vroeg-19e eeuw). 

• Bekende liberUjnen na Vanini: Théophile de Viau, Cyrano de Bergerac, en ook Pierre Gassendi 
(priester én liberUjn). 

• Théophile de Viau: in 1625 verbannen en gevangen gezet wegens obscene/godslasterlijke 
teksten; sUerf kort na vrijlaUng (1626, 36 jaar). Zijn werk was eroUsch, poliUek en 
religiekriUsch; ooit veel gelezen maar later grotendeels vergeten. 

• De vervolging van Bruno, Vanini en De Viau toont zowel de macht van inquisiUe/autoriteiten 
als het bestaan van ideeën die als ondermijnend werden gezien. 

• De 17e eeuw heet “eeuw van de rede”, maar kent ook veel “onredelijkheid”: 
heksenverbrandingen, massahysterie, slavenhandel en vooral de DerUgjarige Oorlog. 



• Volgens A.C. Grayling luidt de 17e eeuw de moderniteit in: wetenschappelijke revoluUe 
(Galilei, Huygens, Pascal, Newton), raUonalisUsche filosofie (Descartes, Spinoza, Leibniz), 
poliUeke/maatschappelijke theorie (Locke, GroUus, Hobbes), én grote 
kunst/muziek/literatuur (Caravaggio, Rembrandt, Rubens, Vermeer, Van Dyck; Shakespeare, 
Cervantes, Milton; Monteverdi, CharpenUer, Schütz). 

• Globalisering en wereldhandel nemen toe via grote compagnieën: Britse East India Company 
(1600), Nederlandse VOC (1602) en WIC (1626). 

• Deze compagnieën dragen bij aan modern kapitalisme, vroege economische reflecUe en 
ontwikkeling van internaUonaal recht. 

• De DerUgjarige Oorlog (1618–1648) wordt door historicus Dick Harrison beschreven als een 
“eerste wereldoorlog” door zijn omvang en verspreiding. 

• Gevechten vonden plaats in het Heilige Roomse Rijk en brede regio’s (o.a. Spaanse 
Nederlanden, delen van Spanje/Italië), plus conflicten in Amerika, Afrika en zeeslagen. 

• Oorlog ontstond vooral uit religieuze spanningen (katholiek vs protestants), maar ook 
poliUeke, economische, dynasUeke, demografische en klimatologische factoren speelden 
mee. 

• Kampwissels kwamen voor; religie was voor velen ondergeschikt aan belangen zoals 
plunderen of machtspoliUek. 

• Voorbeeld: katholiek Frankrijk (Richelieu) vocht tegen katholieke Habsburgers en werkte met 
protestanten samen om Frankrijk strategisch te versterken; Richelieu sUchfe ook de 
Académie Française. 

• De wortels liggen mede in eerdere conflicten na de ReformaUe; het verdrag van Augsburg 
(1555) bleek gebrekkig en spanningen laaiden weer op (o.a. tussen lutheranen en 
calvinisten). 

• De toll: ongeveer 10% van de Europese bevolking sUerf; in sommige Duitse regio’s tot 60%. 
Totaal 4,5–8 miljoen doden (verschillende schapngen door chaos en gebrekkige registraUe). 

• Directe aanleiding: de (tweede) DefenestraUe van Praag (1618): protestantse edelen gooiden 
drie katholieke vertegenwoordigers van Ferdinand II uit een raam; zij overleefden, maar het 
conflict escaleerde en doofde 30 jaar lang niet. 

• Er was eerder al een defenestraUe (1419) die de HussiUsche oorlogen inluidde, wat de 
historische “herhaling” benadrukt. 

 
 
College 2. (On)redelijkheid in de eeuw van de rede 
 
H4. Godsdienststrijd en heksenvervolgingen 

• In 1648 waren de strijdende parUjen uitgeput en werd besloten tot een vredesconferenUe in 
Wes{alen (Noordwest-Duitsland). 

• Omdat katholieken en protestanten het niet eens raakten over één locaUe, vonden de 
onderhandelingen plaats in twee steden: 

o Osnabrück (protestants) 
o Münster (katholiek), ca. 60 km uit elkaar 

• De onderhandelingen waren chaoUsch: geen centrale leiding, geen vaste agenda en veel 
vertraging door communicaUe met het thuisfront. 

• Ondanks alles werden twee verdragen gesloten: 
o Het Verdrag van Münster (tussen keizer Ferdinand III en Frankrijk) 
o De Vrede van Osnabrück (tussen de keizer en Zweden onder koningin ChrisUna I) 

• Frankrijk kwam als winnaar uit de vrede; het katholieke huis Habsburg verloor macht. 
• De Habsburgers moesten: 

o Lutherse vorsten erkennen (religieuze toleranUe) 
o SecularisaUe van kerkelijke bezipngen accepteren 



o De ona|ankelijkheid erkennen van Zwitserland en de Republiek der Zeven Verenigde 
Nederlanden 

• Duitsland verloor grondgebied aan Zweden; Frankrijk breidde zijn macht uit in de Elzas en 
Lotharingen. 

• De macht van het Heilige Roomse Rijk werd gebroken; Frankrijk werd de dominante macht. 
• Uit het rijk ontstonden later Oostenrijk en Pruisen, wat toekomsUge conflicten voedde. 
• Historici verschillen van mening over het belang van de Vrede van Wes{alen: 

o Sommigen zien het als begin van de “Age of Reason” 
o Het droeg bij aan ideeën over internaUonaal recht, soevereiniteit en moderne 

diplomaUe 
o Er was geen enkel officieel document, maar de invloed is blijvend 

• De vrede was niet volledig: de oorlog tussen Frankrijk en Spanje ging door tot 1659. 
• Europa kende daarna relaUeve stabiliteit tot de Franse RevoluUe (1789). 
• Andere historici menen dat toleranUe, non-intervenUe en territoriale integriteit pas later 

ontstonden. 
• De zevenUende eeuw geldt als eeuw van de rede, maar kende ook een dieptepunt van 

irraUonaliteit: de heksenvervolgingen (ca. 1560–1680). 
• Heksenwaan berusfe op extreem irraUonele ideeën: 

o Mensen (vooral vrouwen) zouden bovennatuurlijke krachten hebben via de duivel 
o Bekentenissen werden vaak onder marteling afgedwongen 
o Beschuldigingen verspreidden zich kepnggewijs 

• Minstens 30.000 slachtoffers (80% vrouwen); sommige schapngen spreken van 80.000 of 
meer. 

• Ook kinderen en notabelen werden terechtgesteld. 
• MoUeven achter de vervolgingen: 

o Geloof in de duivel 
o Herstel van maatschappelijke orde 
o Religieuze plicht 
o Economische belangen (inbeslagname van bezipngen) 
o Persoonlijke afrekeningen 

• Belangrijk werk: Malleus Maleficarum (1485–1486), geschreven door inquisiteur Heinrich 
Kramer. 

• Het boek was een handleiding voor heksenvervolging en marteling. 
• Twijfel aan het bestaan van hekserij werd gelijkgesteld aan keferij. 
• Door de boekdrukkunst werd het werk breed verspreid (8 ediUes vóór 1500). 
• Toch nam de vervolging pas een eeuw later sterk toe. 
• Vanaf ca. 1660 nam het aantal vervolgingen af; rond 1720 sUerven ze grotendeels uit 

(VerlichUng). 
• In de Lage Landen stopten heksenprocessen relaUef vroeg (bijv. Brussel 1595, Antwerpen 

1603). 
• In de Republiek der Zeven Verenigde Nederlanden kwamen na 1620 vrijwel geen execuUes 

meer voor; laatste in 1614 (Woerden). 
• Toch vonden later nog vervolgingen plaats: 

o Salem (VS) 1692–1693: >300 beschuldigingen, >30 doden 
o Zwitserland 1782: onthoofding van Anna Göldi 

• De heksenwaan toont hoe irraUonele ideeën kunnen leiden tot massaal geweld en morele 
blindheid. 

• Zelfs “redelijke” pogingen om onschuldigen te beschermen faalden door circulaire logica 
(onschuld gold als bewijs van schuld). 

• Geloof in hekserij bestaat vandaag nog in sommige delen van de wereld. 
• Tegelijk bestaat er een moderne religie, Wicca, die heksensymboliek posiUef en vaak 

feminisUsch herinterpreteert. 



 
H5. 17de eeuwse debunkers: Balthasar Bekker (1634-1698) en Simon Stevin (1548-1620) 

• De zevenUende eeuw kent zowel irraUonalisme (heksenwaan, religieus geweld) als 
raUonalisme (gebruik van rede en wetenschap). 

• Een belangrijk voorbeeld van raUoneel denken tegen bijgeloof is Balthasar Bekker (1634–
1698), Nederlandse predikant. 

• Bekkers vader was een Duitse vluchteling van de DerUgjarige Oorlog. 
• In 1683 publiceerde Bekker een werk over kometen, waarin hij stelde dat het natuurlijke 

verschijnselen zijn en geen voortekenen van rampspoed. 
• Zijn hoofdwerk is De betoverde wereld (1691), later uitgebreid met extra voorbeelden. 
• In dit boek betoogt hij dat verschijnselen als spoken, heksen, duivels en geesten natuurlijke 

verklaringen hebben. 
• Bekker deed wat we nu debunking noemen: het ontkrachten van bijgeloof via rede, logica en 

wetenschap. 
• Het boek was zeer populair en werd vertaald in het Duits, Frans en Engels. 
• Toch kreeg Bekker problemen met kerkelijke autoriteiten en orthodoxe predikanten. 
• De kern van het conflict was zijn cartesiaanse visie (invloed van René Descartes): 

o De wereld is causaal en mechanisch 
o Mirakels en bovennatuurlijke ingrepen zijn onmogelijk 

• Bekker was een raUonalist, maar geen radicaal vrijdenker. 
• Hij vond dat Ujdgenoten zoals Spinoza en Adriaan Koerbagh te ver gingen in hun bijbelkriUek. 
• Het boek veroorzaakte niet het einde van de heksenvervolgingen; die waren in de Lage 

Landen al ca. 70 jaar eerder gestopt. 
• In Duitsland had het werk mogelijk wel een remmend effect, omdat daar nog vervolgingen 

plaatsvonden. 
• Bekker verzefe zich tegen het idee dat de duivel macht heej: 

o Hij vond dat dit slechte theologie was 
o Het toeschrijven van macht aan de duivel ondermijnt volgens hem juist Gods almacht 

• Het werk is inhoudelijk belangrijk maar sUlisUsch langdradig. 
• Historicus Bart Leeuwenburgh publiceerde in 2023 een moderne, toegankelijke selecUe uit 

Bekkers werk. 
• Bekker benadrukt: 

o Bevrijd je van vooroordelen en bijgeloof 
o Zoek eenvoudige, natuurlijke verklaringen 
o Vertrouw niet blind op je zintuigen 
o Trek niet te snel bovennatuurlijke conclusies 

• Hij past impliciet het scheermes van Ockham toe: kies de eenvoudigste verklaring zolang 
feiten niet anders dwingen. 

• Zijn werk is geschikt voor onderwijs in filosofie en kriUsch denken. 
• Voorbeeld uit De betoverde wereld: het verhaal van een “bezefe” papegaai in Brazilië die 

met prins Maurits zou spreken. 
• Men dacht dat de papegaai door de duivel bezeten was vanwege zijn “redelijke” antwoorden. 
• Bekker geej raUonele verklaringen: 

o De papegaai sprak een onbekende taal 
o Vertalingen via tolken zorgden voor ruis 
o Papegaaien bootsen geluiden na in plaats van bewust te redeneren 

• Dit illustreert wat later het Forer-effect wordt genoemd: betekenis wordt door toehoorders 
geprojecteerd. 

• Bekkers conclusie sluit aan bij Simon Stevin (1548–1620): 
o Mofo: “Wonder en is gheen wonder”. 
o Wat miraculeus lijkt, heej vaak een natuurlijke verklaring. 

• Stevin toonde via het clootkransbewijs aan dat een perpetuum mobile onmogelijk is. 



• Hij gebruikte een bewijs uit het ongerijmde: als eeuwige beweging mogelijk was, zou dat tot 
absurditeiten leiden. 

• Dit inzicht kwam eeuwen vóór de thermodynamica. 
• Toch blijven mensen proberen een perpetuum mobile te bouwen, ondanks de 

onmogelijkheid ervan. 
• Bekker was belangrijk in de strijd tegen bijgeloof, maar niet de eerste. 
• Reeds in de zesUende eeuw verzefen Johannes Wier en Reginald Scot zich tegen het geloof 

in hekserij. 
 
H6. 16de eeuwse debunkers: Johannes Wier (1515-1588) en Reginald Scot (1538-1599) 

• Johannes (Jan) Wier (ca. 1515–1588) 
o Geboren in Grave (Noord-Brabant), gestorven in Tecklenburg (Noordrijn-Wes{alen). 
o HumanisUsch arts en één van de weinigen in de 16e eeuw die zich openlijk verzefe 

tegen heksenvervolgingen. 
o Belangrijkste werken: 

§ Over duivelse begoochelingen (1563) 
§ Over de heksen (1577) 

o Vond het onzin dat vrouwen een pact met de duivel konden sluiten en toverkracht 
zouden hebben. 

o Noemde heksenprocessen mensonterend en gebaseerd op niet-bestaande 
misdrijven. 

o Had invloed op o.a. Montaigne; geldt als grondlegger van een meer humane 
psychiatrie (bezetenen = zieken). 

o Wordt gezien als een voorloper van mensenrechten en verzefe zich tegen foltering. 
o Ontkrachfe typische heksenmythes: geen heksensabbat, heksen kunnen niet vliegen; 

spokenverklaringen zijn vaak natuurlijke fenomenen (bv. dwaallichten); 
“duivelstemmen” wijzen op ziekte; “tovenaars” zijn bedriegers met trucs. 

o Is vandaag relaUef onbekend; er bestaat een biografie: Vera Hoorens (2011), Een 
keKerse arts voor de heksen. 

• Reginald Scot (1538–1599) 
o Engelse humanist/scepUcus; beïnvloed door protestantse auteurs die scepUsch 

stonden tegenover hekserij (o.a. Calvijn, Wycliffe). 
o Schreef The Discoverie of WitchcraE (1584), waarin hij o.a. de Malleus Maleficarum 

(Heksenhamer) bespreekt en bekriUseert. 
o Schreef ook een boek over hopteelt (terzijde vermeld). 
o Eerste (voor zover bekend) die goocheltrucs systemaUsch op papier uitlegde om 

charlatans te ontmaskeren. 
o Kernidee: zogenaamd bovennatuurlijke verschijnselen zijn vaak illusie, bedrog of een 

probleem in het brein (wat we nu hallucinaUe/psychose zouden noemen). 
o Verbindt rede én religie: “juiste religie” is volgens hem redelijk en verwerpt 

heksenwaan. 
o Voorbeeld van een beschreven truc: schijnbare onthoofding met tafelconstrucUe en 

twee personen (hoofd “op schaal”). 
o Nederlandse vertaling verscheen in 1609 in Leiden. 

• Link naar moderne scepUci: James Randi 
o Wordt gepresenteerd als een hedendaagse opvolger van Scot: ontmaskerde 

paranormale claims (o.a. Uri Geller) met kennis van illusionisme. 
o Morele moUvaUe: mensen beschermen tegen bedrog en tegen vervolging op basis 

van niet-bestaande “magie”. 
o Punt: hedendaagse lichtgelovigheid blijj groot. 

• Nuancering: geen “moderne” denkers in hedendaagse zin 



o Scot verwierp heksen/duivels/geesten, maar geloofde wel in andere toenmalige 
ideeën (bv. geneeskracht van eenhoornhoorn, ontstaan van edelstenen door 
sterreninvloed). 

o Bekker werd eerder al genoemd als cartesiaans beïnvloed. 
• Vooruitblik naar de wetenschappelijke revoluUe 

o Descartes wordt aangekondigd als sleutelpersoon (wetenschappelijke omwenteling 
16e/17e eeuw). 

o De wetenschappelijke revoluUe wordt als cruciale episode neergezet (soms “tweede 
belangrijkste” na de neolithische revoluUe). 

 
 
College 3. De wetenschappelijke revoluQe 
 
H7. Het leven van Francis Bacon (1561-1626) 

• In het vorige deel kwamen anUdogmaUsche denkers aan bod zoals Giordano Bruno en Lucilio 
Vanini, die door hun ideeën in conflict kwamen met kerkelijke autoriteiten. 

• De renaissance loopt door tot het einde van de 16e eeuw (Montaigne sterj in 1592; Bruno 
wordt terechtgesteld in 1600), waarna we in de 17e eeuw belanden. 

• De 17e eeuw wordt de “Age of Reason” genoemd, maar is tegelijk ook een “Age of Unreason” 
door o.a. de DerUgjarige Oorlog en de heksenvervolgingen. 

• KriUsche figuren zoals Johannes Wier, Reginald Scot en Balthasar Bekker bestreden bijgeloof 
en wreedheid met behulp van rede. 

• Toch is de Utel “eeuw van de rede” vooral te danken aan filosofen als Descartes, Spinoza en 
Leibniz, en aan de wetenschappelijke revoluUe (Stevin, Gilbert, Galilei, Huygens e.a.). 

• De bespreking van de 17e eeuw start met Francis Bacon (1561–1626), geboren en gestorven 
in Londen. 

• Eerder kwam zijn utopische werk Nieuw-Atlan;s (1627) al aan bod; nu ligt de focus op zijn 
hoofdwerk Novum Organum. 

• Uit beide Utels blijkt Bacons streven naar vernieuwing, maatschappelijk én wetenschappelijk. 
• Hij wordt vaak samengevat met de uitspraak “kennis is macht” (scienUa potenUa est), een 

kernidee uit Novum Organum. 
• Bacon groeide op in het Elizabethaans Engeland (regering Elizabeth I, 1558–1603), een 

periode van stabiliteit en culturele bloei. 
• Dit was het hoogtepunt van de Engelse renaissance, met schrijvers als Shakespeare, Marlowe 

en Ben Jonson. 
• Engeland begon in deze periode een grotere rol te spelen in ontdekkingsreizen, handel en 

kolonisaUe. 
• Figuren als Francis Drake droegen bij aan Engelse expansie en conflicten met Spanje. 
• De Spaanse Armada werd verslagen Ujdens de Spaans-Engelse Oorlog (1585–1604), wat de 

Engelse opmars versterkte. 
• Filips II van Spanje (katholiek) probeerde Engeland te onderwerpen; zijn mislukking versterkte 

Engeland poliUek en economisch. 
• De economische zwaartepunten verschoven van het Middellandse Zeegebied naar de 

AtlanUsche wereld (o.a. Amsterdam en Londen). 
• Walter Raleigh (1554–1618) was een militair, ontdekkingsreiziger en hoveling van Elizabeth I. 
• Hij probeerde Virginia te koloniseren, werkte als spion en hielp complofen tegen de koningin 

te verhinderen. 
• Onder koning James I viel Raleigh in ongenade en werd uiteindelijk onthoofd. 
• In de gevangenis schreef Raleigh A History of the World en deed hij experimenten in alchemie 

en farmacologie. 



• Hij sloot aan bij ideeën van Paracelsus: kennis moet voortkomen uit observaUe en 
experiment, niet uit blind gezag. 

• De renaissance en vroege moderniteit kenmerken zich door het verlies van autoriteit van 
klassieke denkers zoals Aristoteles, Galenus en Celsus. 

• Nieuwe inzichten ontstaan in geneeskunde, astronomie, ethiek, poliUek en religie 
(Copernicus, Vesalius, enz.). 

• De grote doorbraak –de experimentele methode en de wetenschappelijke revoluUe– moet 
nog volgen. 

• Bacon is hier niet de enige oorzaak van, maar wel een sleutelfiguur. 
• Bacon studeerde op jonge leejijd aan Trinity College (Cambridge) en later rechten aan Gray’s 

Inn in Londen. 
• Hij kreeg al vroeg een aveer van het scholasUsche, aristotelische onderwijs zonder kriUsche 

zin. 
• Volgens Bacon moet filosofie bijdragen aan kennisvermeerdering en menselijk welzijn. 
• Hij verwierp de scholasUek, maar bleef vasthouden aan de waarheid van de Bijbel. 
• Bacons denken over de zondeval is belangrijk: 

o De mens verloor door moreel falen zijn macht over de natuur, niet door intellectuele 
onbekwaamheid 

o Ons verstand is door God gegeven en geschikt om kennis te verwerven 
o Wetenschap is het middel om de macht over de natuur te herwinnen 

• Bacon begon jong aan een diplomaUeke en later poliUeke carrière; hij werd parlementslid en 
een begaafd redenaar. 

• Achteraf betreurde hij dat de poliUek hem weghield van zijn ware passie: filosofie. 
• Zijn loyaliteit aan de kroon bleek in de zaak van zijn vriend Robert Devereux, graaf van Essex, 

die wegens verraad werd terechtgesteld. 
• Deze affaire maakte Bacon impopulair in hogere kringen en leverde hem veel vijanden op. 
• Bacon was ambiUeus en leefde boven zijn stand; hij werd zelfs korte Ujd gearresteerd wegens 

schulden. 
• Toch klom hij op tot de hoogste funcUes: 

o Grootzegelbewaarder 
o Graaf 
o Uiteindelijk Lord Chancellor (grootkanselier) op 57-jarige leejijd 

• Zijn familieachtergrond (vader was ook grootzegelbewaarder en eerste minister) speelde 
hierin mee. 

• Na de dood van Elizabeth (1603) steunde koning James I Bacon meer en gaf hem een 
goedbetaalde funcUe. 

• Bacon trouwde op 47-jarige leejijd met de derUenjarige Alice Bernham, vermoedelijk om 
financiële redenen. 

• Jaloezie en vijandschap leidden tot beschuldigingen van omkoping. 
• Bacon bekende schuld (om onduidelijke redenen), werd kort opgesloten in de Tower of 

London en verloor zijn funcUes. 
• Na zijn poliUeke val trok Bacon zich grotendeels terug uit het openbare leven. 
• Hij schreef nog enkele minder gelezen werken en leefde nog vijf jaar. 
• In deze laatste jaren betreurde hij dat hij zich niet eerder volledig aan filosofie en schrijven 

had gewijd. 
 
H8. De Essays en andere werken van Francis Bacon 

• Bacons Essays zijn zijn meest populaire en gelezen werk; verschenen in meerdere ediUes 
tussen 1597 en 1625. 

• In de essays komt Bacons dubbele karakter duidelijk naar voren: 
o Enerzijds prijst hij poliUeke en militaire prestaUes 
o Anderzijds stelt hij dat de intellectuele zoektocht naar waarheid de hoogste eer is 



• De eerste ediUe bevafe 10 essays, de ediUe van 1625 58. 
• Bacon beschouwde de essays zelf als onbelangrijke probeersels, maar ze werden onmiddellijk 

zeer gewaardeerd. 
• Men beweerde zelfs dat hij een nieuw genre had uitgevonden, al was hij duidelijk 

geïnspireerd door Montaigne. 
• De essays behandelen een brede waaier aan onderwerpen, zoals waarheid, dood, wraak, 

bijgeloof, atheïsme, vriendschap, ambiUe, woede, onderhandelen, reizen en tuinen. 
• De essays zijn nog steeds verkrijgbaar en ook in Nederlandse vertaling beschikbaar. 
• Ze bevafen tal van bon mots en aforismen die gemeengoed zijn geworden, zoals: 

o “Geld is zoals mest; het is maar nupg als je het verspreidt.” 
o “Vriendschap verdubbelt vreugde en halveert smart.” 
o “Door wraak te nemen wordt men gelijk aan zijn vijand; door ervan af te zien staat 

men hoger.” 
• Bacon wordt geroemd om zijn sUjl: compact, scherp, rijk aan metaforen en analogieën. 
• Sommigen vergelijken zijn proza met Shakespeares poëzie; er bestaan zelfs 

(ongeloofwaardige) theorieën dat Bacon Shakespeare zou zijn. 
• Uit de essays spreekt een epicurisUsche levenshouding: genieten van het leven zonder 

overdaad en zoeken naar evenwicht tussen verstand en lichaam. 
• Bacon hanteert een realisUsche visie op de mens, verwant aan Machiavelli: 

o De mens moet worden begrepen via wat hij feitelijk doet, niet via idealen 
• De mens kan zich verbeteren en deugden culUveren, maar zijn natuur niet fundamenteel 

veranderen. 
• IllustraUe via een fabel: een in een vrouw veranderde kat blijj insUncUef muizen vangen. 
• Kernidee: de natuur kan niet worden beheerst tenzij door haar te gehoorzamen. 
• Over religie: 

o Zijn empirisme en raUonalisme leverden hem beschuldigingen van atheïsme op 
o Toch noemt Bacon zichzelf gelovig: hij gelooj in God en de Bijbel 
o Ongeloof verklaart hij o.a. door religieuze verdeeldheid 

• PoliUek is Bacon conservaUef: 
o Voorstander van een sterk centraal gezag, monarchie en militarisme 
o DemocraUe wijst hij af vanwege de onwetendheid van de massa 
o Ideaal: de filosoof-koning (zoals bij Plato) 

• Bacon raakt gefrustreerd door de onvruchtbaarheid van de scholasUsche filosofie. 
• Hij wil filosofie nieuw leven inblazen via een groots project: 

o Analyse waarom kennis stagneert 
o ClassificaUe van alle kennisgebieden 
o Ontwikkeling van een nieuwe methode 
o SystemaUsche studie van de natuur 
o EvaluaUe van eerdere denkers 
o Schets van toekomsUge doorbraken en een utopische samenleving 

• Dit totaalproject noemt hij “The Great ReconstrucUon of Philosophy”. 
• Centrale gedachte: 

o Door kennis van natuurwefen kunnen we de natuur beheersen 
o Dit vergt gehoorzaamheid aan de natuur via observaUe en experiment 

• Onwetendheid maakt de mens een slaaf van de natuur. 
• In The Advancement of Learning (1605) stelt Bacon dat we eerst moeten: 

o Vaststellen wat we weten en niet weten 
o Waardevolle van waardeloze kennis onderscheiden 

• Voorbeelden: 
o Geneeskunde: artsen vertrouwen te veel op ervaring; ze moeten experimenteren, 

vergelijken met dieren en kennis delen 



o Menselijk gedrag: focus op oorzaak-gevolg; “toeval” is geen verklaring maar een 
teken van onwetendheid 

• Bacon breidt wetenschap uit naar nieuwe domeinen: 
o Voorlopers van sociale psychologie, antropologie en cultuurwetenschappen 
o Ook dromen, tovenarij en voorspellingen mogen onderzocht worden 

• Zelfs als onderzoek niets oplevert, kan het onverwachte inzichten opleveren: zoeken is alUjd 
zinvol, zelfs als het gezochte niet bestaat. 
 

H9. Het boek Novum Organum van Francis Bacon 
• Bacon is een wetenschaps- en vooruitgangsopUmist: wetenschap kan ver reiken en het 

menselijk lot verbeteren. 
• Dat lukt volgens hem niet “vanzelf”: wetenschap heej filosofie nodig om 

o de methodes kriUsch te onderzoeken, en 
o de doelen van wetenschap te verduidelijken (kennis + wijsheid). 

• Wetenschappelijke kennis is niet genoeg: we moeten ook vragen waarom we bepaalde kennis 
willen en wat we ermee willen doen; dat zijn filosofische (niet strikt wetenschappelijke) 
vragen. 

• Bacon ziet een dynamiek die modern aandoet: wetenschap wordt steeds gespecialiseerder. 
o PosiUef: detailstudie is nodig voor diepgaande kennis. 
o NegaUef: specialisaUe kan het overzicht en de maatschappelijke/filosofische doelen 

doen verdwijnen (“puzzelstukjes zonder puzzel”). 
• Daarom pleit hij voor: 

o opleiding van specialisten én 
o samenwerking tussen disciplines, zodat het geheel zichtbaar blijj. 

• Wetenschap moet ook insUtuUoneel structuur krijgen: internaUonale samenwerking, 
universiteiten die samen publiceren. 

• Doel: met wetenschap natuurwefen doorgronden, de natuur “overwinnen” en menselijke 
mogelijkheden vergroten. 

• Bacons kerntekst hierover is Novum Organum (1620): “het nieuwe werktuig/de nieuwe 
methode”. 

• Het boek was bedoeld als onderdeel van een groter project, maar werd apart uitgegeven. 
• “Nieuw werktuig” verwijst naar het “oude werktuig”: Aristoteles’ Organon, met logica en 

regels voor geldige redeneringen. 
• Bacon vindt Aristoteles’ methode (en de Grieks-klassieke tradiUe) te theoreUsch en te weinig 

gebaseerd op observaUe/ervaring. 
• Volgens Bacon is er sinds Aristoteles te weinig vooruitgang omdat men te lang aan diens 

methodes bleef vasthangen zonder vernieuwing. 
• Nuance (door de spreker): Aristoteles was in zijn biologische werk juist wél empirisch (o.a. 

onderzoek op Lesbos), maar daar is historisch weinig op voortgebouwd. 
• Bacon pleit voor empirisch onderzoek, maar waarschuwt: 

o louter observeren zonder inzicht geej geen betrouwbare kennis; 
o zintuigen kunnen misleiden; 
o daarom zijn experimenten noodzakelijk, zeker bij complexe fenomenen. 

• Daarmee zet Bacon een belangrijke stap voorbij veel oudheid en middeleeuwen: 
systemaUsche experimentele methode i.p.v. pure speculaUe. 

• Bacon bekriUseert niet alleen Aristoteles, maar ook Plato, sofisten en scepUci (die 
betrouwbare kennis onmogelijk achten). 

• Hij heej relaUef posiUeve woorden voor atomisten (minder “vormen/essenUes”), maar 
verwijt ook hen een gebrek aan methodologie. 

• Hij wijst op bronnen van misleiding: 
o woorden en begrippen, 
o verbeelding/fantasie, 



o bijgeloof en theologie, 
o autoriteitsgeloof en “mooiklinkende” maar lege zinnen. 

• Resultaat van zulke fouten: eeuwenlange stagnaUe en een massa pseudo-kennis. 
• Oplossing: bevrijding van abstracUes en vooroordelen; dit is moeilijk door tradiUe én door de 

natuurlijke neiging van het menselijk brein. 
• Bacon benadrukt: wetenschap boekt pas echte vooruitgang via ervaring uit goed opgezefe 

experimenten. 
• Hij verwijst naar William Gilbert (1544–1603), soms genoemd als “eerste moderne 

wetenschapper” (vóór Galilei), maar die Utel blijj arbitrair. 
• De echte kern in deze periode (eind 16e/begin 17e eeuw) is de doorbraak van de 

experimentele methode, zichtbaar bij Bacon én toegepast door Gilbert en Galilei. 
 
H10. William Gilbert (1544-1603) 

• William Gilbert wordt door sommige wetenschapshistorici gezien als de eerste moderne 
wetenschapper. 

• Vaak krijgt Galilei die Utel, maar Gilbert was ouder en voerde zijn experimenten eerder uit. 
• Het idee van “de eerste moderne wetenschapper” is echter arbitrair, omdat de criteria 

moeilijk vast te leggen zijn (bv. uitsluiUng van mysUek zou ook Kepler en Newton treffen). 
• De kern van de vernieuwing rond 1600 is de ontwikkeling van de experimentele methode, 

centraal in Bacons Novum Organum, toegepast door zowel Gilbert als Galilei. 
• Bacon bekriUseerde Gilbert omdat diens experimenten volgens hem niet grondig genoeg 

waren, maar die kriUek is waarschijnlijk te streng. 
• Gilbert is minder bekend dan Galilei, maar dat is onterecht gezien zijn prestaUes. 
• Hij studeerde geneeskunde (o.a. Cambridge en conUnentaal Europa) en werd in 1599 

voorzifer van het Royal College of Physicians. 
• In 1600 werd hij persoonlijke arts van koningin Elizabeth I en later tot ridder geslagen. 
• Elizabeth overleed in 1603; Gilbert sUerf zelf in december van datzelfde jaar. 
• Hoewel arts van opleiding, is Gilbert vooral beroemd om zijn onderzoek naar magneUsme. 
• Hij begon met chemie en concludeerde dat alchemie (metalen in goud veranderen) op 

fantasie berusfe. 
• Daarna richfe hij zich op elektrische en magneUsche verschijnselen, een tot dan toe 

verwaarloosd en mysterieus onderzoeksgebied. 
• Zijn hoofdwerk is De Magnete (1600), Over magne;sme, magne;sche lichamen en de grote 

magneet Aarde. 
• Het boek ging in tegen de toen gangbare, scholasUsche universitaire leer. 
• Gilbert ontkrachfe experimenteel bijgeloof, zoals: 

o magneUet zou hoofdpijn genezen; 
o magneten zouden hun werking verliezen door wrijven met look. 

• Hij ontdekte en beschreef: 
o hoe metaal gemagneUseerd kan worden; 
o wefen van aantrekking en afstoUng; 
o dat de aarde een grote magneet is; 
o de begrippen noordpool en zuidpool; 
o de term “elektriciteit”. 

• Zijn werk bleef toonaangevend tot de ontdekking van elektromagneUsme in de 19e eeuw 
(Ørsted, Faraday). 

• Postuum verscheen nog een tweede werk: Een nieuwe filosofie over de ondermaanse wereld, 
gericht tegen scholasUsch denken. 

• In de context van Bacon is vooral Gilberts methodologie belangrijk: hoe hij kennis vergaarde 
via experimenten. 

• De Magnete had directe invloed op Galilei, die Gilbert prees als grondlegger van de 
experimentele methode. 



• Gilbert gebruikte terrella’s: kleine bolvormige magneten als modellen van de aarde. 
• Met deze modellen onderzocht hij: 

o elektrische en magneUsche verschijnselen; 
o de ligging van polen; 
o welke materialen magneUsch zijn; 
o de onmogelijkheid van een perpetuum mobile met magneten; 
o aanwijzingen voor de rotaUe van de aarde, in lijn met Copernicus. 

• De Magnete is opgenomen in de Britannica-reeks van klassiekers, samen met werken van 
Galilei en William Harvey. 

• Gilbert, Galilei en Harvey vormen samen een sleuteltrio in de vroege moderne wetenschap. 
• Gilbert benadrukt dat men verder komt met zorgvuldig uitgevoerde experimenten dan met 

filosofische speculaUe. 
• Hij beschrijj zijn experimenten gedetailleerd, zodat ze herhaalbaar zijn – een kernprincipe 

van wetenschap. 
• Zowel Gilbert als Galilei waarschuwden dat onnauwkeurige experimenten tot misleiding en 

foute conclusies leiden. 
• De oude filosofie vertrouwde op kijken en nadenken alleen; Gilbert en Galilei zagen dat dit 

onvoldoende is. 
• Voorbeeld: het idee dat zware objecten sneller vallen dan lichte lijkt vanzelfsprekend, maar is 

onjuist. 
• Alleen goed ontworpen experimenten (zoals Galilei’s latere onderzoeken) tonen dit aan; 

simpele waarneming is te snel, onnauwkeurig en misleidend. 
 
H11. De invloed van Bacon op de wetenschappelijke revoluQe 

• De focus verschuij terug naar Francis Bacon, die net als Galilei het belang van zorgvuldig 
uitgevoerde experimenten inzag. 

• Bacon onderschafe het belang van William Gilbert, wat deels verklaarbaar is door gebrek 
aan overzicht en achteravennis. 

• Hij formuleerde scherp het experimentele ideaal: onderzoek stopt nooit bij één ding of één 
reeks experimenten; men moet steeds verder blijven vragen. 

• Tegelijk had Bacon duidelijke blinde vlekken: 
o hij verwierp Copernicus; 
o schonk te weinig aandacht aan Tycho Brahe en Johannes Kepler; 
o onderschafe het belang van William Harvey; 
o had geen volledig overzicht van de wetenschappelijke ontwikkelingen in Europa. 

• Hoewel hij via tussenpersonen met Galilei correspondeerde, bleef hij inhoudelijk niet alUjd 
mee met de nieuwste inzichten. 

• Bacon deed zelf wel experimenten, maar geen die grote wetenschappelijke doorbraken 
opleverden. 

• Zijn echte betekenis ligt in het formuleren van een normaUeve wetenschapsfilosofie: 
o hoe wetenschap zou móéten werken; 
o wat een goed experiment is; 
o hoe men correcte afleidingen en veralgemeningen maakt. 

• In zijn werk is al een vroege vorm te vinden van de hypothese–toetsing–cyclus: 
o formuleren van werkhypothesen; 
o experimenteel testen; 
o nieuwe hypothesen afleiden op basis van resultaten. 

• Bacon benadrukt het belang van inducUe, maar zijn opvapng hierover is niet alUjd helder. 
• InducUe = van een beperkt aantal waarnemingen naar een algemene conclusie gaan. 
• Dat is verleidelijk, maar problemaUsch: 

o inducUe levert geen zekerheid, alleen waarschijnlijkheid of schijnzekerheid; 



o klassieke voorbeelden (wife zwanen, alUjd water uit de kraan, eeuwige trouw) tonen 
de valkuilen. 

• Zowel Aristoteles als Bacon waren empiristen, maar geen zuivere empiristen: 
o zij aanvaardden inducUeve veralgemeningen, hoewel die logisch niet sluitend zijn; 
o inducUe vereist alUjd een denksprong die empirisch niet volledig te verantwoorden 

is. 
• Bacon zet een stap verder dan Aristoteles door te stellen dat wetenschap zowel 

o empirisme (observaUe en experiment) als 
o raUonalisme (redeneren, ordenen, veralgemenen) nodig heej. 

• Zijn beroemde metafoor: 
o mieren verzamelen feiten zonder inzicht; 
o spinnen spinnen kennis uit zichzelf zonder empirische basis; 
o bijen (het ideaal) verwerken empirisch materiaal met het verstand tot kennis. 

• Bacon besej dat inducUe nooit absolute zekerheid oplevert, en ziet dat als een voordeel: 
o het voorkomt dogmaUsme; 
o wetenschappelijke kennis is alUjd voorlopig (tentaUef). 

• Hij begrijpt ook dat experimenten niet alleen hypotheses moeten bevesUgen, maar vooral 
moeten proberen ze te weerleggen — een idee dat later centraal wordt bij Karl Popper. 

• Bacon analyseert systemaUsch denkfouten, die hij “idolen van het verstand” noemt: 
misleidende overtuigingen en redeneringen. 

• Hij ontsnapt er zelf niet volledig aan, bijvoorbeeld door de Bijbel als onbetwistbare 
kennisbron te aanvaarden. 

• Zijn werk bevat dus spanningen en inconsistenUes, vooral rond inducUe, maar dat is 
begrijpelijk gezien zijn pioniersrol. 

• Het probleem van inducUe blijj tot vandaag relevant, bijvoorbeeld bij de vraag wanneer een 
vaccin voldoende getest is om veilig te worden verklaard. 

• In Bacons Ujd pasten sommige wetenschappers de experimentele methode al toe 
(magneUsme, chemie, mechanica, opUca). 

• Bacon was echter de eerste die de methode systemaUsch theoreUseerde en onderzoekers 
aanspoorde om haar op alle domeinen toe te passen. 

 
H12. De Baconian method 

• In Bacons Ujd pasten sommige wetenschappers de experimentele methode al toe, niet alleen 
in magneUsme en scheikunde, maar ook in mechanica en opUca. 

• Dat gebeurde vooral in disciplines waar Aristoteles geen onaantastbaar gezag had, wat ruimte 
gaf voor ona|ankelijk onderzoek. 

• Bacon was echter de eerste die systemaUsch over de nieuwe methode schreef en 
onderzoekers opriep om die op alle domeinen toe te passen. 

• In de eeuwen na Bacon verwezen veel wetenschappers posiUef naar de “Baconian method” 
of “Baconian philosophy”. 

• Wetenschappelijk werk werd soms bekriUseerd omdat het deze methode niet correct zou 
volgen. 

• Charles Darwin dacht zelf volgens Baconiaanse principes te werken, maar had in 
werkelijkheid een geavanceerder inzicht in wetenschappelijke methodes dan Bacon. 

• Wetenschappers raadplegen in de prakUjk geen filosofen voordat ze onderzoek doen; 
methodes ontwikkelen zich gaandeweg. 

• Darwin kreeg kriUek van wetenschapsfilosofen, vooral fysici, die moeite hadden met de 
andere methodes van de biologie. 

• Dat toont aan dat verschillende wetenschappen verschillende methodologische eisen 
hebben, iets wat pas later goed werd begrepen. 

• Bacon was niet de man die door eigen experimenten de wetenschappelijke revoluUe 
ontketende, maar hij sUmuleerde en inspireerde wel sleutelfiguren. 



• Hij beklemtoonde dat we de natuur zelf moeten onderzoeken, niet vertrouwen op 
verouderde boekenwijsheid. 

• Dit werkte hij uit in invloedrijke werken zoals: 
o The Advancement of Learning (1605) 
o Novum Organum (1620) 
o New Atlan;s (postuum) 

• De oprichters van de Royal Society (1662) noemden Bacon hun belangrijkste inspiraUebron. 
• Ook de Franse VerlichUngsdenkers droegen de Encyclopédie aan hem op. 
• Het mofo van de Royal Society, “Nullius in verba” (geloof niemand op zijn woord), sluit direct 

aan bij Bacons denken. 
• Grote denkers die door Bacon zijn beïnvloed: Hobbes, Descartes, Boyle, Locke, Newton en 

Bentham. 
• Een kernverdienste van Bacon: hij maakte kriUek op Aristoteles mogelijk zonder de Bijbel aan 

te vallen. 
• In de middeleeuwen was Aristoteles sterk met het christendom verweven; kriUek op hem 

gold als keferij. 
• Bacon wist Aristoteles los te maken van theologie en pleife voor een nieuwe methodologie 

ter vervanging van het Aristotelische Organon. 
• Bacon zag zichzelf als een “Columbus van de wetenschap”: 

o overtuigd dat er nog veel te ontdekken viel; 
o opUmisUsch over menselijke kennis en mogelijkheden; 
o fel gekant tegen intellectueel pessimisme. 

• Zijn grootste tekortkoming: onvoldoende wiskundige kennis. 
• Hij onderschafe hoe essenUeel wiskunde is voor natuurwetenschappelijk onderzoek. 
• Figuren als Galilei toonden dat natuurwefen zonder wiskunde niet geformuleerd kunnen 

worden. 
• Galilei’s idee dat “het boek van de natuur in de taal van de wiskunde is geschreven” begreep 

Bacon onvoldoende. 
• Bacons dood past ironisch bij zijn filosofie: 

o In 1626 voerde hij een experiment uit met het conserveren van vlees in sneeuw. 
o Hij werd ziek door de kou en overleed kort daarna, 65 jaar oud. 
o Hij noteerde nog dat het experiment geslaagd was. 

• Er bestaat ook een alternaUeve theorie dat hij sUerf door een medisch experiment met 
chemicaliën, maar zekerheid ontbreekt. 

• Bacon is daarmee een vroeg voorbeeld van een onderzoeker die overleed door een zelf 
uitgevoerd experiment — een lot dat later ook anderen, zoals Marie Curie, trof. 

 
H13. Wetenschap en mysQek bij Jacob Böhme (1575-1624) 

• IntroducUe van Jacob Böhme: 
o Duitse filosoof/mysUcus, geen scholasUcus maar ook geen overgangsfiguur naar 

moderne wetenschap; 
o beïnvloed door protestantse mysUek en de jonge, niet-dogmaUsche Luther. 

• Böhme was van opleiding schoenmaker en reisde veel als gezel; 
o kreeg visioenen en schreef die neer in Morgenrood bij zonsopgang (1612); 
o het werk circuleerde via handschrijen en leidde tot conflict met orthodox-

protestantse autoriteiten; 
o hij kreeg een schrijfverbod, maar publiceerde later toch nieuwe werken. 

• Zijn belangrijkste ideeën: 
o pantheïsme: God is overal; alles is God en God is in alles; 
o God is geen persoonlijke, externe figuur maar valt samen met natuur en 

werkelijkheid; 
o hierin vertoont hij gelijkenissen met Spinoza. 



• Controversiële visie op het kwaad: 
o het kwaad bestaat al sinds de schepping; 
o God is verantwoordelijk voor zowel goed als kwaad; 
o God is dus niet volmaakt goed. 

• Böhme benadrukt de vrije wil van de mens: 
o mensen kunnen kiezen tussen goed en kwaad; 
o dit beperkt Gods almacht en alwetendheid; 
o predesUnaUe wordt verworpen. 

• MysUek element in zijn denken: 
o de mens moet zijn ziel laten opgaan in God om niet verscheurd te raken tussen 

kwaad en liefde; 
o dit proces laat zich moeilijk raUoneel uitleggen en berust op intuïUe en innerlijke 

ervaring. 
• Invloed van Böhme: 

o verrassend groot en internaUonaal; 
o vertaald in Frankrijk en Rusland; 
o bewonderd door Leibniz; 
o gerespecteerd door Schelling en Hegel; 
o ook Isaac Newton werd door hem beïnvloed. 

• Newton als voorbeeld van de nauwe band tussen wetenschap en mysUek: 
o intensief bezig met theologie, astrologie en alchemie; 
o bezat meer dan 120 boeken over alchemie; 
o interesse in rozenkruisers en kabbala; 
o door John Maynard Keynes genoemd: “niet de eerste wetenschapper, maar de 

laatste magiër”. 
• Overgang naar het volgende onderwerp: 

o focus verschuij naar Galileo Galilei (1564–1642), de belangrijkste wetenschappelijke 
voorloper van Newton (1643–1727). 

 
H14. De experimentele methode bij Galileo Galilei (1564-1642) 

• Galileo Galilei was in de eerste plaats wiskundige en natuurwetenschapper, maar zijn belang 
voor de geschiedenis van de filosofie is zeer groot. 

• Hij ontwikkelde een nieuwe methode om kennis te verwerven, ter vervanging van: 
o gezond verstand en intuïUe; 
o naïeve zintuiglijke waarneming; 
o gezag van religieuze teksten en tradiUes. 

• Galilei toonde de zwakte van deze tradiUonele kennisbronnen aan. 
• Hij bleef niet steken in scepUcisme, maar ontwikkelde een posiUeve methode die 

aantoonbaar betrouwbare kennis oplevert. 
• Daardoor vermijdt hij het pessimisUsche standpunt dat ware kennis onmogelijk zou zijn. 
• In dat opzicht sluit Galilei aan bij de filosofische tradiUe vanaf de presocraUci (zoals Thales), 

die zochten naar universele en zekere kennis. 
• De inzichten van Galilei hebben een universeel karakter: 

o ze gelden niet alleen voor specifieke gevallen, maar voor de natuur als geheel; 
o de door hem geformuleerde valwet beschrijj een algemene natuurwetmaUgheid; 
o deze wet geldt voor verleden, heden en toekomst. 

• Dit universele karakter van natuurwefen wordt later bij Newton volledig uitgewerkt, maar is 
bij Galilei al duidelijk aanwezig. 

• Zijn werk hernieuwt het opUmisme van de renaissance: 
o het menselijk verstand is in staat om de werkelijkheid te begrijpen; 
o zelfs complexe en verborgen structuren zijn toegankelijk voor kennis. 

• Een bijkomend inzicht: 



o verworven wetenschappelijke kennis is cumulaUef; 
o nieuwe kennis bouwt voort op eerdere ontdekkingen; 
o dit voedt het vertrouwen in de toekomst van wetenschap en technologie. 

• Een cruciaal filosofisch punt bij Galilei is de rol van de wiskunde: 
o de natuur is geschreven in de taal van de wiskunde; 
o die taal bestaat uit geometrische vormen zoals cirkels en driehoeken. 

• Dit idee sluit aan bij: 
o Pythagoras (de wereld is fundamenteel mathemaUsch); 
o Einstein, die sprak over een verborgen orde achter de verschijnselen. 

• De zoektocht naar die verborgen orde verbindt denkers van Thales tot Hawking. 
• Galilei’s conflict met de katholieke inquisiUe is eveneens filosofisch relevant, omdat het raakt 

aan: 
o vrijheid van denken; 
o de verhouding tussen wetenschap en religie. 

• In het vervolg wordt zijn leven en werk verder besproken, met nadruk op: 
o de ontwikkeling van (een) experimentele methode; 
o het onderscheid met kennisverwerving in de oudheid en middeleeuwen; 
o het verduidelijken van het belang van de zevenUende-eeuwse wetenschappelijke 

revoluUe. 
 
H15. Experimentele methodes in de oudheid en middeleeuwen 

• Wetenschappelijke methodes ontstaan niet vanzelf: ze zijn het resultaat van eeuwenlang 
denkwerk en verfijning. 

• Wetenschappelijk onderzoek uitvoeren is moeilijk; goede methodes ontwikkelen en correct 
toepassen is nog complexer. 

• Moderne wetenschappers leren methodes vaak al doende, zonder veel reflecUe op hun 
oorsprong of beperkingen. 

• Daardoor ontstaat soms de fouUeve aanname dat één methode automaUsch geschikt is voor 
elk domein. 

• Dit kan leiden tot blunders, zoals natuurkundigen die paranormale claims serieus namen, 
terwijl ze in feite met goocheltrucs te maken hadden. 

 
• Oudheid: ervaring ≠ experiment 
• In de Oudheid bestond geen duidelijk onderscheid tussen: 

o levenservaring (empeiria) 
o experimentele kennisverwerving (experimentum). 

• Empeiria betekende vooral levenservaring, niet een methodisch onderzoeksproces. 
• Het idee van een experiment als gecontroleerde proef om hypothesen te testen was afwezig. 
• In middeleeuwse teksten komt experimentum wel voor, maar meestal in de context van: 

o alchemie 
o farmaceuUsche demonstraUes 
o niet als volwaardig wetenschappelijk experiment. 

 
• Taalverwarring rond “ervaring” en “experiment” 
• Tot in de 17e en zelfs 18e eeuw bleef de terminologie vaag en dubbelzinnig. 
• Bij o.a. Galilei, Condorcet en in het Engels betekende experience zowel: 

o alledaagse ervaring 
o als experiment. 

• Pas later ontstaat een duidelijk begrip van experiment als: 
o testen onder gecontroleerde condiUes 
o met herhaalbaarheid 
o en een expliciete interpretaUe van resultaten. 



 
• Aristoteles en zijn invloed 
• PresocraUci, Socrates en Plato voerden geen experimenten uit. 
• Aristoteles benadrukte wel het belang van ervaring, maar: 

o gebruikte geen experimenten in zijn fysica (mechanica, beweging, val). 
o zijn biologie was wél observaUegericht, maar niet experimenteel in moderne zin. 

• Voor Aristoteles en zijn volgelingen betekende ervaring: 
o langdurige waarneming 
o ouderdom en levenswijsheid. 

• Gevolgen: 
o jonge mensen zouden geen geldige natuurkennis kunnen hebben; 
o naïeve generalisaUes (“alle zwanen zijn wit”); 
o onderschapng van de complexiteit van de natuur. 

 
• Zintuiglijke waarneming als valkuil 
• Men dacht dat goed kijken volstond om de natuur te begrijpen. 
• Dit idee is psychologisch intuïUef, maar vaak misleidend. 
• “Ik zag het met mijn eigen ogen” blijj ook vandaag een overtuigend maar onbetrouwbaar 

argument. 
 

• Zeldzame uitzonderingen in de Oudheid 
• Strato van Lampsacus: 

o materialist, godloos denker; 
o voerde proeven uit (bv. stromend water → versnelling); 
o maar zonder blijvende invloed. 

• Andere geïsoleerde voorbeelden: 
o Meno: voedselproeven op dieren; 
o Erasistratus en Galenus: dierproeven in de geneeskunde. 

• Deze pogingen bleven fragmentarisch en zonder methodologische doorbraak. 
 

• Archimedes 
• Werkte met concrete problemen en uitvindingen, maar: 

o beschouwde empirische kennis als minderwaardig; 
o gaf de voorkeur aan zuiver wiskundige formuleringen. 

• Ook hij ontwikkelde geen experimentele methode. 
 

• Andere domeinen 
• Astronomie: weinig geschikt voor experimenten. 
• OpUca: nood aan proeven werd ingezien (bv. Ptolemaeus), maar zonder doorbraak. 
• Technologie (bouw, scheepsvaart, metaalbewerking): 

o werkte via trial and error, niet via systemaUsch experiment; 
o gericht op producten, niet op algemene kennis of wetmaUgheden. 

• Sociale scheiding: 
o theoreUsche kennis was voor geleerden; 
o handenarbeid voor ambachtslieden; 
o weinig interacUe of theoreUsering van prakUsche kennis. 

 
• Conclusie 
• In Oudheid en Middeleeuwen ontbreekt: 

o een echte experimentele methode; 
o systemaUsche reflecUe op wetenschappelijke werkwijzen. 

• Invloed van Aristoteles en de clericale aard van de wetenschap remden ontwikkeling. 



• Alchemie bevafe wel proefnemingen, maar leidde vooral tot occult denken. 
• Uitzonderingen (zoals Petrus Peregrinus over magneUsme) kregen geen navolging. 
• De experimentele methode, begrepen als gecontroleerd ingrijpen in de natuur om kennis te 

verwerven, ontstaat pas in de zevenUende eeuw. 
• Cruciale ingrediënten bestonden al, maar het vergde figuren als Galilei om ze samen te 

brengen tot een samenhangende methode. 
 
H16. De eerste synthese tussen theoreQci en technici, Simon Stevin (1548-1620) 

• Galilei als sleutelfiguur 
o Galilei is geen “bovennatuurlijk genie”, maar iemand met de juiste talenten die op 

het juiste moment cruciale inzichten en verbindingen legde. 
o Hij slaagde erin om bestaande ideeën samen te brengen tot de experimentele 

methode. 
• De archimedische methode (EUenne Vermeersch) 

o Bestaat uit het combineren van empirische gegevens met wiskundige 
theorieontwikkeling. 

o Archimedes gebruikte deze methode al in staUca en opUca, maar met zeer beperkte 
empirische input. 

o Bij complexere problemen wordt experimenteren noodzakelijk → zo groeit de 
archimedische methode uit tot de experimentele methode. 

• Historische voorwaarden (15e–16e eeuw) 
o Snelle technologische ontwikkeling door o.a.: 

§ mijnbouw, metallurgie, texUel, glasindustrie 
§ bouwkunst, waterbouw, scheepsbouw 
§ wapentechnologie, cartografie, navigaUe 
§ boekdrukkunst en kapitalisme 

o Problemen worden te complex en te belangrijk om enkel door ambachtslieden te 
worden opgelost. 

o Ontstaan van ingenieurs als nieuwe beroepsgroep. 
• Nieuwe samenwerking 

o Voor het eerst ontstaat structurele samenwerking tussen: 
§ theoreUci 
§ prakUsch en technisch georiënteerde onderzoekers 

o Deze tweedeling en samenwerking bestond eerder niet in de westerse geschiedenis. 
• Kunstenaars als brugfiguren 

o Figuren die wetenschap, techniek en kunst verenigen: 
§ Leonardo da Vinci 
§ Albrecht Dürer 
§ Filippo Brunelleschi 

o Brunelleschi’s koepel van de kathedraal van Firenze (1420–1436) geldt als een 
uitzonderlijke synthese van wetenschap, techniek en kunst. 

• Groeiende rol van wiskunde 
o TheoreUci en technici worden steeds beter in wiskunde. 
o Simon Stevin (1548–1620) is een sleutelvoorbeeld. 

• Simon Stevin 
o Wiskundige én ingenieur; introduceerde o.a. decimale breuken. 
o Paste wiskunde toe op vesUngbouw, landmeetkunde en waterbeheer. 
o Verrijkte het Nederlands met termen als: 

§ wiskunde, natuurkunde, scheikunde, sterrenkunde, meetkunde 
§ evenredigheid, middellijn, noemer 

o Verkreeg octrooien voor prakUsche uitvindingen (o.a. drooglegging, windmolens, 
zeilwagen). 



• Stevins experimentele werk 
o Voerde in 1585 samen met de vader van Hugo de Groot een valproef uit in Delj. 
o Toonde experimenteel aan dat zware en lichte voorwerpen even snel vallen. 
o Beschreven in De beginselen der weeghkonst (1586). 
o Deze proef vond bijna 20 jaar vóór Galilei’s bekende valproeven plaats. 

• Waarom toch Galilei? 
o Anderen waren Stevin en Galilei voor, o.a.: 

§ Giambapsta Benedep (gedachte-experiment, 1585). 
o Galilei wordt beroemd omdat hij: 

§ experimenten preciezer uitvoerde 
§ diepere en systemaUsche conclusies trok 
§ zijn resultaten theoreUsch en wiskundig verder uitwerkte. 

• Rol van de boekdrukkunst 
o Verspreiding van wetenschappelijke werken op grote schaal, zoals: 

§ Agricola – De re metallica (1556) 
§ Biringuccio – De la Pyrotechnia 
§ Vesalius – De humani corporis fabrica (1543) 
§ Copernicus – De revolu;onibus (1543) 
§ Gilbert – De Magnete 

o SUmuleerde uitwisseling tussen theoreUsche en prakUsche onderzoekers. 
• Wiskundige renaissance 

o Herontdekking van klassieke wiskunde: 
§ Euclides (1482), Archimedes (1544), Apollonius (1566). 

o IntegraUe van Griekse en Arabische wiskunde. 
o Ontwikkeling van rekenkunde, algebra en trigonometrie. 
o Namen: Regiomontanus, Cardano, Tartaglia, Bombelli, Stevin. 

• Besluit 
o De nieuwe wiskunde maakte het mogelijk om de archimedische methode toe te 

passen op veel complexere problemen. 
o Dit vormde de noodzakelijke voedingsbodem voor Galilei’s doorbraak en de 

volwaardige experimentele methode. 
 
H17. Het leven van Galileo Galilei 

• Galileo Galilei als sleutelfiguur 
o Centrale figuur waarin meerdere ontwikkelingen samenkomen. 
o Was zowel wiskundige als ingenieur, en zowel prakUsch als theoreUsch ingesteld. 
o Bezit een ona|ankelijke geest gevormd door de renaissance. 
o Liet zich niet leiden door gezagsargumenten (zoals Aristoteles of scholasUci). 
o Zijn rebelse karakter moUveerde hem om Aristotelische opvapngen acUef te 

weerleggen. 
o Wordt daardoor de grondlegger van de moderne mechanica en van de experimentele 

methode. 
• Ontstaan van zijn methode 

o Ontwikkelde de experimentele methode niet eerst theoreUsch om ze daarna toe te 
passen. 

o De methode ontstond bijna vanzelf door toepassing van de Archimedische werkwijze 
op de mechanica. 

o Richfe zich op het evenwicht en de beweging van lichamen. 
• Van eenvoudige naar complexe problemen 

o Archimedes behandelde relaUef eenvoudige problemen (zoals evenwicht op een 
he�oom). 

o Galilei onderzocht veel complexere vraagstukken, zoals de baan van een kanonskogel. 



o Hij sprak niet over een nieuwe methode, maar over wiskundige demonstraUes van 
bewegingswefen. 

• Beperkingen van de Oudheid 
o Galilei vond het opmerkelijk dat Archimedes en Euclides versnelling niet 

onderzochten. 
o Reden: gebrek aan wiskundig instrumentarium en gebrek aan maatschappelijke 

noodzaak. 
• Levensloop – vroege jaren 

o Geboren in 1564 in Pisa, hetzelfde jaar als Shakespeare; Michelangelo overleed dat 
jaar. 

o Oudste van zeven kinderen; drie sUerven jong. 
o Na de dood van zijn vader werd hij verantwoordelijk voor het gezin. 
o Toscane kende in zijn jeugd een bloeiperiode onder Cosimo de’ Medici. 

• Opleiding en jeugd 
o Kreeg tot zijn elfde thuisonderwijs. 
o Leerde muziek spelen (o.a. luit), maar werd geen beroepsmuzikant. 
o Ging op aandringen van zijn vader naar een klooster; werd op zijn vijjiende novice. 
o Vader haalde hem uit het klooster en liet hem opnieuw thuisonderwijs volgen. 

• Studie geneeskunde en intellectuele twijfel 
o Op zevenUenjarige leejijd ingeschreven als student geneeskunde aan de universiteit 

van Pisa. 
o Stond bekend om zijn kriUsche houding tegenover professoren. 
o Trok al vroeg Aristotelische ideeën in twijfel, vooral over vallende lichamen. 
o Vroeg zich af waarom zware en lichte hagelbollen tegelijk de grond bereiken. 
o Concludeerde dat ze waarschijnlijk dezelfde valsnelheid hebben. 

• Overgang naar wiskunde 
o Raakte meer geboeid door wiskunde dan door geneeskunde. 
o Begon Euclides te bestuderen na het bijwonen van een wiskundige lezing. 
o Wilde overstappen naar wiskunde, maar zijn vader verzefe zich om pragmaUsche 

redenen. 
o Bleef toch wiskunde studeren en verliet in 1585 de universiteit zonder diploma. 

• Eerste carrière en armoede 
o VesUgde zich in Firenze als privéleraar in wiskunde en natuurfilosofie. 
o Leefde aanvankelijk in armoede. 

• Mythes en werkelijkheid 
o Bekend verhaal over observaUe van een slingerende kandelaar in de kathedraal van 

Pisa. 
o Mogelijk juist dat hij de isochronie van de slinger opmerkte, maar niet dat hij meteen 

een klok uitvond. 
o In 1602 voerde hij pas systemaUsche experimenten uit over de slinger: 

§ De periode hangt af van de lengte, niet van het gewicht of de uitslag. 
• Academische aanstelling 

o Vond een mecenas die zijn talent herkende. 
o Vier jaar na zijn vertrek zonder diploma werd hij professor wiskunde en 

natuurfilosofie in Pisa. 
o De funcUe leverde weinig op, waardoor hij privélessen bleef geven. 
o In privélessen kon hij zijn eigen interesses volgen; aan de universiteit moest hij 

Aristotelische leerstof doceren. 
• Valproeven en de toren van Pisa 

o Het verhaal dat Galilei zelf bollen van de scheve toren van Pisa liet vallen is vrijwel 
zeker een mythe. 

o Hij deed wel valproeven, waarschijnlijk rond 1604, maar op een andere manier. 



o In 1612 voerde een Aristotelische professor wél een torenexperiment uit om Galilei 
te weerleggen. 

o Die professor meende dat het zware voorwerp sneller viel, maar Galilei had 
inhoudelijk gelijk en wist dat ook. 

 
H18. Het onderzoek en de eerste werken van Galileo Galilei 

• Aristoteles’ (gangbare) bewegingstheorie: 
o Vallende voorwerpen vallen sneller naarmate ze zwaarder zijn (voor “aardse” dingen: 

stenen, mensen, dieren, enz.). 
o Andere beweging dan vallen vereist een kracht; stopt de kracht, dan stopt de 

beweging. 
o Bij een geworpen steen verklaart Aristoteles de voortzepng van de beweging door 

“doorgegeven kracht” aan de lucht; die kracht dooj uit, waarna de steen “natuurlijk” 
terugvalt. 

o De natuurlijke toestand van aardse dingen is rust op hun “natuurlijke plaats” (richUng 
centrum van de aarde). 

o De vier elementen hebben elk een natuurlijke plaats: aarde (centrum), water (op 
aarde), lucht (boven water), vuur (boven lucht). 

o Hemellichamen zouden uit een vijfde element bestaan: ether, met als natuurlijke 
toestand eeuwige, cirkelvormige, eenparige beweging rond de aarde. 

• Galilei’s kriUek op Aristoteles: 
o Galilei (en eerder Stevin) gelooj niet dat valsnelheid a|angt van gewicht (bij gelijke 

condiUes zoals luchtweerstand). 
o Besef: met het blote oog naar vallende objecten kijken levert geen betrouwbare 

meUng van versnelling of snelheidsverloop op. 
• Het kernprobleem: versnelling bij vallen 

o Vraag: neemt de valsnelheid toe, en zo ja hoe precies (constant, gestaag, in fases…)? 
o Galilei maakt vallen “bestudeerbaar” door het te vertragen en te controleren: een 

bol rolt van een hellend vlak. 
• Galilei’s experiment met hellende plank 

o Gebruikt een zeer glad gepolijste plank om wrijving te minimaliseren. 
o Plaatst belletjes op verschillende afstanden om Ujdsintervallen hoorbaar te 

markeren. 
o Meet Ujd met een waterklok: water laten lopen Ujdens de beweging en het water 

wegen als Ujdmaat. 
o Verandert systemaUsch de hoek van de plank (steiler = sneller), en extrapoleert 

richUng 90° (vrije val). 
o Herhaalt meUngen vaak (naar verluidt veel posiUes en herhalingen) om 

betrouwbaarheid te vergroten. 
• PublicaUes en vorm 

o Beschrijj dit later in Discorsi / Two New Sciences (1638, gepubliceerd in Leiden). 
§ “Twee nieuwe wetenschappen”: materiaalkunde en kinemaUca 

(bewegingsleer). 
§ Geschreven als gesprek tussen SalviaU (Galilei’s stem), Sagredo en Simplicio. 

o Eerder schreef hij de Dialogo (1632) over Copernicus vs. Ptolemaeus; dat leidde tot 
zijn proces. 

• Belangrijkste resultaten uit de proeven 
o Gewicht bepaalt de valsnelheid niet: zware en lichte bollen rollen (bij dezelfde 

helling) even snel en versnellen gelijk. 
o De versnelling blijkt systemaUsch: in gelijke Ujden worden steeds grotere afstanden 

afgelegd. 



o Galilei ontdekt een kwanUtaUeve wet: totale afstand ∝ Ujd² (afstand groeit volgens 
het kwadraat van de Ujd). 

o Conclusie: bij vrije val is de versnelling constant en (idealiter) voor alle massa’s gelijk; 
kleine verschillen komen door wrijving/luchtweerstand. 

o Moderne referenUe: vrije-valversnelling op aarde ≈ 9,8 m/s² (snelheid neemt per 
seconde met 9,8 m/s toe). 

• Historische discussie en bevesUging 
o 20e-eeuwse twijfel of Galilei het echt zo uitvoerde. 
o In de jaren 1970 werden Galilei’s eigen noUUepagina’s gevonden (Firenze), met 

meUngen die het experiment ondersteunen. 
o Wetenschapshistoricus SUllman Drake reconstrueerde en herhaalde de 

experimenten; suggereert ook zingen/muziek als extra Ujdmeter (Galilei was 
muzikant). 

• Filosofische en wetenschappelijke betekenis 
o Two New Sciences geldt als een van de eerste werken die duidelijk maakt dat: 

§ de natuur door wefen wordt gereguleerd, 
§ die wefen onderzoekbaar zijn, 
§ en de effecten wiskundig te beschrijven zijn. 

o Galilei besej dat experimenten alUjd imperfect zijn (wrijving), maar dat je via 
idealisering toch wetmaUgheden kunt vinden. 

o Zijn werk draagt bij aan het inzicht richUng inerUe (later helder geformuleerd door 
Descartes en uitgewerkt door Newton). 

o In zijn Ujd was hij nog “natuurfilosoof”; pas later wordt het onderscheid 
filosoof/wetenschapper scherp. 

o Filosofen raakten onder de indruk omdat er eindelijk een methode was voor 
betrouwbare, controleerbare, cumulaUeve kennis. 

 
H19. Baanbrekende wetenschappelijke ontdekkingen door Galilei 

• Galilei’s proef en breuk met Aristoteles: 
o Met zijn plank/bol-proef ontdekte Galilei niet alleen de valwet, maar legde hij vooral 

de basis van de experimentele methode. 
o Hij ondermijnt Aristoteles’ idee dat “aardse” dingen naar het centrum “willen”: 

voorwerpen hebben geen intenUes. 
o Valversnelling hangt niet af van gewicht (zwaar en licht vallen gelijk, afgezien van 

luchtweerstand). 
o Galilei gebruikt al begrippen rond massa vs. gewicht, maar verwart ze soms; Newton 

maakt het onderscheid later strikt. 
• Massa vs. gewicht (moderne verduidelijking in de tekst) 

o Massa: hoeveelheid materie / traagheid (weerstand tegen snelheidsverandering). 
o Gewicht: effect van zwaartekracht op massa (kan variëren per hemellichaam; massa 

blijj gelijk). 
• Tijdlijn en Padua-periode 

o Proef rond 1604 (waarschijnlijk), publicaUe pas in 1638 in de Discorsi. 
o In dezelfde periode: onderzoek naar hydrostaUca en magneUsme (in de lijn van 

Gilbert). 
o CorrespondenUe met o.a. Johannes Kepler; in mei 1597 schrijj Galilei al enthousiast 

over Copernicus. 
o Hoogleraarschap in Padua (1592–1610): wetenschappelijk zeer producUef; ook 

literatuur, theater en muziek (luit). 
• ReputaUe en poliUek-religieuze context 

o Zijn lessen en experimenten gaven hem naam als anU-Aristoteliaan: in VeneUë 
gewaardeerd, elders riskanter. 



o 1604 supernova (later “Kepler-supernova”): Galilei concludeert dat ze ver weg is → 
weerlegt Aristoteles’ idee dat de hemel onveranderlijk is. 

o Paus Paulus V (1605–1621) wil kerkelijke macht versterken; gebruikt o.a. 
excommunicaUe en inquisiUe. 

o Conflict met VeneUë (1606) rond Paolo Sarpi (kriUsch op pauselijke poliUeke macht); 
bijna-oorlog Spanje vs. Frankrijk. 

o Sarpi wordt in 1607 in VeneUë bijna vermoord door een Romeins doodseskader; dit 
verontrust Galilei (vriend van Sarpi, Padua onder VeneUaans gezag). 

• De telescoop en snelle doorbraak (1609–1610) 
o In juli 1609 hoort Galilei over Lippershey’s kijker (patentaanvraag 1608, Middelburg). 
o Galilei bouwt snel een betere telescoop (weet enkel: twee lenzen), met grote 

militaire en economische waarde (schepen eerder zien). 
o Demonstreert (via Sarpi) aan de VeneUaanse senaat: vergroUng 10× (Lippershey ± 

3×). 
o Schenkt de telescoop aan de Doge → krijgt vaste benoeming en salaris verdubbelt. 

• Astronomische ontdekkingen en Siderius Nuncius 
o Bouwt verder: in december 1609 telescoop van 20×. 
o Ontdekt in 1610: vier manen van Jupiter, Melkweg = ontelbare sterren, maan = 

kraters en bergen (niet perfect). 
o Publiceert in 1610: Siderius Nuncius (“Boodschapper van de sterren”). 
o Boodschap: heelal is rijker, complexer en dynamischer dan het middeleeuws 

Aristotelische beeld. 
o Het boek wordt snel invloedrijk (volgens de tekst zelfs binnen enkele jaren vertaald 

tot in China). 
• Steun voor Copernicus via waarneming en voorspelling 

o Jupiter-manen weerleggen een tegenargument tegen Copernicus: lichamen kunnen 
satellieten hebben terwijl ze zelf rond iets anders bewegen. 

o Ontdekt fasen van Venus → verklaarbaar als Venus rond de zon draait. 
o Voorbeeld van wetenschappelijke methode: Castelli voorspelt fasen (als Copernicus 

klopt), Galilei bevesUgt door waarneming. 
• Galilei’s methodologische houding 

o Hij begrijpt dat je experimenten/waarnemingen moet ontwerpen die een hypothese 
kunnen bevesUgen of ontkrachten. 

o Voorbeeld 1611: debat over drijven (vorm vs. gewicht); Galilei wil een publiek 
experiment; tegenstander komt niet opdagen. 

o Aristotelianen wantrouwen de telescoop (lenzen kunnen vertekenen); Galilei doet 
honderden controles en blijj waarnemingen stapelen (o.a. zonnevlekken). 

• Rome: eerst succes, daarna omslag 
o Galilei verdedigt Copernicus aanvankelijk niet agressief publiek, mede door het lot 

van Bruno. 
o In Rome aanvankelijk welwillend onthaal: paus ontvangt hem; kardinaal Bellarminus 

kijkt door de telescoop. 
o Commissie van geleerde priesters bevesUgt veel bevindingen (Melkweg-sterren, 

maan-ruwheid, Venusfasen, Jupiter-satellieten, enz.). 
o Maar de commissie trekt niet de conclusie dat heliocentrisme definiUef beter is; de 

sfeer in Rome kantelt geleidelijk tegen Galilei en de nieuwe astronomie. 
 
H20. Galilei in conflict met Rome 

• Galilei wordt minder voorzichUg: 
o Door eerdere successen in Rome treedt hij openlijker op. 
o In een brief aan ChrisUne van Lotharingen stelt hij expliciet: aarde draait om haar as 

én rond de zon, zon staat centraal. 



o Hij antwoordt dat je bij natuurverschijnselen niet moet starten met Bijbelautoriteit, 
maar met waarneming en experiment. 

• Rome reageert hard op Copernicus: 
o In een boekje over zonnevlekken verdedigt hij opnieuw het Copernicaanse model. 
o 1615: kardinaal Bellarminus stelt een commissie samen om te onderzoeken of 

Copernicus’ ideeën kefers zijn. 
o Commissie: heliocentrisme is “dwaas en absurd” én kefers; aarde die “rondzweej” 

is strijdig met het geloof. 
• Verbod van 1616: 

o Februari 1616: Galilei krijgt (op pauselijke instrucUe) te horen dat hij het 
Copernicaanse model niet meer mag aanhangen. 

o Hij mag het niet verdedigen, en zelfs in onderwijs niet vermelden; idem voor de 
stelling dat de aarde beweegt. 

o Dit wordt meegedeeld in aanwezigheid van de inquisiUe, die vooral het 
onderwijsverbod benadrukt. 

o Bellarminus is kriUsch op de inquisiUesUjl en klaagt bij de paus → maart 1616 volgt 
een vriendelijk gesprek met de paus; Galilei keert terug naar Toscane en denkt veilig 
te zifen. 

• Kometen en “het boek van de natuur” 
o 1618: drie kometen; jezuïeten geven bijgelovige/religieuze uitleg. 
o Galilei reageert sarcasUsch en stelt dat het universum alleen te lezen is via wiskunde 

(driehoeken, cirkels, geometrie). 
o Zijn eigen verklaring van kometen is wel fout (hij plaatst ze tussen aarde en maan), 

maar zonder bovennatuurlijke betekenis. 
o Correcte verklaring voor kometen komt later (bij Newton). 

• Il Saggiatore (1623) 
o Het beroemde wiskunde-citaat staat in Il Saggiatore (1623), polemisch/saUrisch. 
o Gericht tegen jezuïet Orazio Grassi (pseudoniem Lotario Sarsi). 
o Wordt gezien als pionierswerk over de wetenschappelijke methode. 

• Turbulente context en wisselende steun in Rome 
o Rond die Ujd: katholieke zijde in de DerUgjarige Oorlog wint terrein. 
o Belangrijke figuren sterven: Cosimo II (beschermheer), een paus, en Bellarminus 

(kriUsch maar niet intolerant). 
o Nieuwe paus Urbanus VIII is aanvankelijk posiUef; vindt Galilei’s spot met jezuïeten 

zelfs grappig. 
o Galilei krijgt toestemming een boek te publiceren over Ptolemaeus vs. Copernicus, 

maar hij mag Copernicus niet openlijk voorkeuren/verdedigen. 
• Andere wetenschap: microscoop 

o Galilei werkt ook aan een samengestelde microscoop; in 1625 maakt hij al 
insectentekeningen, decennia vóór Hooke’s Micrographia. 

• Dialogo (1632) en de gevolgen 
o Manuscript af in 1629, publicaUe pas 1632 (o.a. door pestvertraging). 
o Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo: dialoog met 

§ SalviaU (pro-Copernicus), 
§ Simplicio (pro-Ptolemaeus; naam klinkt ook als “simpel/idioot”), 
§ Sagredo (bemiddelaar, schuij steeds meer naar SalviaU). 

o Romeinse censor laat publicaUe toe mits opmerkingen worden verwerkt. 
o Galilei herschrijj “in eigen woorden” te vrij: beledigt jezuïeten opnieuw en wekt 

indruk dat Simplicio de paus kan voorstellen. 
o Urbanus VIII verliest zijn humor; commissie onderzoekt; jezuïeten leveren graag 

“bewijs” dat Galilei toch verdedigde/onderwees wat verboden was. 
o Paus beveelt Galilei naar Rome te komen voor keferij. 



• Proces in Rome (1633) 
o Galilei probeert uitstel (oud/ziek) en zoekt steun in Toscane (mislukt; oude vrienden 

overleden). 
o Komt aan op 13 februari 1633, bijna 70; behandeling relaUef mild (geen kerker, wel 

comfortabele kamer). 
o Kernverwijten: schrijven in Italiaans (bereikbaar voor leken), lof voor Gilbert 

(“kefer”), en vooral het negeren van het verbod rond Copernicus. 
• Bekentenis en afzwering 

o Galilei heej een document van Bellarminus dat ruimte laat om heliocentrisme te 
bespreken (niet te verdedigen), dus inquisiUe moet zorgvuldig spelen. 

o Om marteling te vermijden bekent/zwicht hij: zegt Copernicus niet te geloven en dat 
hij te ver ging. 

o Bekende quote “eppur, si muove” (“en toch beweegt ze”) wordt genoemd als 
legende: geen bewijs. 

• Veroordeling en huisarrest: 
o Veroordeeld tot levenslange gevangenisstraf, maar omgezet in huisarrest (geen 

volledige consensus: 3 van 10 inquisiteurs tekenen niet). 
o LocaUes: eerst Toscaanse ambassade in Rome, dan bij aartsbisschop van Siena, en 

vanaf begin 1634 in zijn villa in Arcetri (Firenze) tot zijn dood in 1642. 
o Mag enkel weg voor bezoeken aan zijn twee dochters in het klooster; ontvangt wel 

bezoekers (o.a. Thomas Hobbes en John Milton). 
• Discorsi / Two New Sciences (1638) 

o Huisarrest geej rust om zijn laatste grote werk te schrijven: Discorsi e dimostrazioni 
matema;che intorno a due nuove scienze (1638). 

o “Twee nieuwe wetenschappen”: 
§ sterkteleer/materialen (basis materiaalkunde & bouwmechanica), 
§ bewegingsleer/projecUelen (route naar moderne mechanica via Huygens en 

Newton). 
o PublicaUeverbod omzeild: manuscript wordt uit Italië gesmokkeld en in Leiden 

uitgegeven door Lodewijk Elsevier. 
o Geldt als een vroegmodern wetenschappelijk handboek: laat zien hoe wiskunde 

kwalitaUeve problemen kwanUficeert en werkt natuurwefen en methode verder uit. 
 
H21. PublicaQe Dialogo die leidde tot het proces van Galilei  

• Terugblik op de Dialogo 
o Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo is het boek dat rechtstreeks leidde tot 

Galilei’s proces. 
o Opgezet als gesprekken tussen SalviaU (Copernicaans), Simplicio 

(Aristotelisch/Ptolemeïsch) en Sagredo (geïnteresseerde leek en moderator). 
o De dialogen zijn verdeeld over vier dagen. 

• Eerste dag – relaUviteitsbeginsel 
o Bespreking van fysische argumenten over de beweging van hemellichamen. 
o Galilei introduceert het schip-argument: in een gelijkmaUg bewegend schip kan men 

geen verschil vaststellen met rust. 
o Dit leidt tot Galilei’s relaUviteitsbeginsel: natuurwefen zijn gelijk in alle eenparig 

bewegende stelsels. 
o Weerlegging van Aristoteles’ idee dat beweging alUjd absoluut waarneembaar moet 

zijn. 
o Maakt de rotaUe en omloop van de aarde aannemelijker. 

• Autoriteit versus waarneming 
o SalviaU benadrukt dat men de natuur zelf moet lezen, niet blindelings klassieke 

autoriteiten volgen. 



o KriUek op Aristoteles en op christelijke denkers die zijn leer overnamen. 
• Tweede dag – astronomische waarnemingen 

o Telescoopwaarnemingen tonen dat hemellichamen niet volmaakt en onveranderlijk 
zijn. 

o De manen van Jupiter bewijzen dat niet alles rond de aarde draait. 
o De fasen van Venus zijn alleen te verklaren binnen het Copernicaanse model. 

• Derde dag – beweging van de aarde 
o Galilei verdedigt het geUjdenargument: geUjden ontstaan door rotaUe en omloop van 

de aarde. 
o Dit argument is onjuist (rol van de maan ontbreekt), maar Galilei zag het als 

doorslaggevend bewijs. 
o Discussie over projecUelen: voorwerpen bewegen mee met de aarde (bv. een steen 

valt aan de voet van de toren). 
• Vierde dag – confrontaUe en conclusie 

o Het ptolemaeïsche geocentrische systeem wordt voorgesteld als omslachUg en 
onverenigbaar met nieuwe waarnemingen. 

o Het heliocentrische systeem van Copernicus wordt geprezen om zijn eenvoud en 
consistenUe (wetenschapsfilosofisch argument). 

o Slotwoorden van Simplicio verwoorden de visie van de paus en maken duidelijk dat 
hij de “domme” figuur is. 

o Dit werd gezien als een ernsUge belediging van de paus, wat het proces tegen Galilei 
onvermijdelijk maakte. 

• Impact en verbod 
o Het boek had grote invloed op de natuurwetenschap in Europa. 
o In Italië en landen met sterke inquisiUe (zoals Spanje) werd het verboden. 
o Ironisch: Italië, bakermat van de Renaissance, sloot zich vanaf de jaren 1630 af voor 

nieuwe kennis. 
• Laatste jaren van Galilei 

o Tegen de voltooiing van de Discorsi was Galilei blind. 
o Hij ontwierp nog een escapement voor een slingerklok; zijn zoon bouwde er later 

een. 
o ChrisUaan Huygens ontwikkelde ona|ankelijk vergelijkbare klokken. 
o Galilei sUerf vredig in zijn slaap in 1642, bijna 78 jaar oud. 

• Plaats in de wetenschappelijke revoluUe 
o De wetenschappelijke revoluUe was een internaUonaal gebeuren (Italië, Frankrijk, 

Duitsland, Engeland, Nederland). 
o Belangrijke namen: Bacon, Gilbert, Descartes, Beeckman, Gassendi, Mersenne, 

Torricelli, Kepler, Boyle, Huygens, Pascal, Newton. 
o Galileo Galilei geldt als de belangrijkste figuur onder hen. 

 
H22. Het proces en de veroordeling van Galilei in 1633 

• Het proces tegen Galilei (1633): 
o Er bestaan zeer uiteenlopende interpretaUes van zijn proces en veroordeling. 
o Drie hoofdposiUes: 

§ Conflictvisie: wetenschap en religie botsen fundamenteel. 
§ Harmonievisie: wetenschap en religie versterken elkaar. 
§ Scheidingvisie: wetenschap en religie behoren tot gescheiden domeinen 

(feiten vs. zingeving). 
o De scheidingvisie werd o.a. verdedigd door Stephen Jay Gould (1999, Rock of Ages). 

• Ontstaan van de conflictvisie 
o Volgens Gould is de conflictvisie een negenUende-eeuwse construcUe. 
o Belangrijke werken: 



§ John William Draper – History of the Conflict between Religion and Science 
(1874) 

§ Andrew Dickson White – History of the Warfare of Science with Theology in 
Christendom (1896) 

• Nuancering van het Galilei-proces 
o Het proces wordt vaak te zwart-wit voorgesteld als religie versus wetenschap. 
o In werkelijkheid was de situaUe complexer: 

§ Galilei had ook hooggeplaatste katholieke steun. 
§ Hij was zelf levenslang katholiek en niet protestants. 
§ Luther en Calvijn verwierpen het Copernicanisme eveneens. 
§ ProtestanUsme stond dus niet automaUsch aan de kant van de wetenschap. 

• Waarom Galilei toch verdacht werd: 
o Galilei’s uitspraken leken aan te sluiten bij protestantse ideeën: 

§ BijbelinterpretaUe als persoonlijke zaak. 
§ De bijbel leert hoe men naar de hemel gaat, niet hoe de hemel werkt. 

o In de context van de ContrareformaUe kon de kerk dit niet tolereren. 
o Toegeven aan Galilei zou lijken op toegeven aan protestantse kriUek. 

• Bijbel en heliocentrisme: 
o De inquisiUe confronteerde Galilei met bijbelteksten die het geocentrisme 

ondersteunen: 
§ Psalm 104: de aarde wankelt niet. 
§ Jozua 10: God laat de zon sUlstaan. 

o Dit maakte Copernicanisme problemaUsch voor de kerk. 
• Niet-religieuze bezwaren van de inquisiUe: 

o Gezond-verstandsargumenten: 
§ Als de aarde beweegt, zouden we dat voelen. 
§ Vallende objecten zouden niet recht naar beneden vallen. 
§ Wolken en vogels zouden de aardbeweging verraden. 

o Deze argumenten behoren tot de intuïUeve fysica en zijn fout. 
o Galilei weerlegt ze in de Dialogo. 

• Meer wetenschappelijke tegenargumenten: 
o Afwezigheid van sterrenparallax werd gezien als bewijs tegen aardbeweging. 
o In werkelijkheid: 

§ Parallax bestaat wel, maar was toen niet meetbaar. 
§ Men onderschafe de enorme afstand tot de sterren. 

• Samenvafende beoordeling van het proces 
o Het proces was: 

§ deels een botsing tussen religie en wetenschap; 
§ deels ingegeven door poliUeke en religieuze onzekerheid (DerUgjarige 

Oorlog); 
§ deels het gevolg van contra-intuïUeve ideeën; 
§ deels te wijten aan Galilei’s provocerende karakter. 

o Afwijkende ideeën werden in deze context harder aangepakt. 
• Ironie van Galilei’s posiUe: 

o Galilei vreesde dat het vasthouden aan fouUeve kosmologieën de autoriteit van de 
kerk zou ondermijnen. 

o Hij zag wetenschap niet als bedreiging, maar als bescherming tegen geloofsverlies. 
• Betrouwbare historiografie 

o Aanbevolen werken: 
§ Maurice Finocchiaro – The Galileo Affair (1989), Retrying Galileo (2005) 
§ Richard Blackwell – Behind the Scenes of Galileo’s Trial (2006) 

• Galilei en de wetenschappelijke methode 



o Centrale figuur van de wetenschappelijke revoluUe. 
o Benadrukte: 

§ het testen van hypothesen via experimenten; 
§ het gebruik van idealisaUes (bv. geen wrijving). 

o Deze werkwijze werd standaard in de wetenschap. 
• Navolging en verdere ontwikkeling 

o Pierre Gassendi bevesUgde Galilei’s ideeën over inerUe met experimenten op een 
schip. 

o Galilei begreep dat beweging voortduurt zonder externe krachten, maar dacht aan 
cirkelbeweging. 

o René Descartes corrigeerde dit: beweging is rechtlijnig zonder externe krachten. 
o Descartes vormt de brug tussen Galilei en Newton en is cruciaal voor de moderne 

filosofie en wetenschap. 
• Vooruitblik 

o Galilei’s invloed op de natuurwetenschappen is nauwelijks te overschafen. 
o René Descartes zal de volgende centrale figuur zijn in het verdere hoorcollege. 

 
 
College 4. Descartes als grondlegger van de moderne filosofie 
 
H23. Het leven en werk van René Descartes (1596-1650) 

• Geboorteplaats en naamgeving: 
o René Descartes werd geboren op 31 maart 1596 in La Haye en Touraine (tussen Tours 

en PoiUers, Indre-et-Loire). 
o Het dorp heet vandaag Descartes (hernoemd ter ere van hem); ca. 3000 inwoners en 

een standbeeld. 
o La Haye betekent “De Haag”; het dorp is historisch vernoemd naar Den Haag (beide 

uit Middelnederlands Haghe). 
o In Den Haag staat een Descartes-standbeeld (kopie van dat in Frankrijk), o.a. gelinkt 

aan zijn dienst bij Prins Maurits (1618), niet omdat Descartes in Den Haag woonde. 
o Ironische noot: veel namen/plaatsen rond Descartes zijn verwarrend, terwijl hij juist 

naar helderheid streefde. 
• Opleiding en vroege jaren: 

o 1606–1614: jezuïetencollege La Flèche (klassieke talen, filosofie, wiskunde). 
o De onderwezen filosofie was aristotelisch/scholasUsch; Descartes vond dit 

onbevredigend. 
o Daarna studie rechten in PoiUers; behaalt in 1616 een licenUaat. 

• Crisis, reizen en legerdienst: 
o Na zijn studies: periode van onzekerheid; woont in Parijs, mogelijk zenuwaanvallen. 
o 1618: vrijwilliger in het leger van Maurits van Nassau in Breda (mogelijk interesse in 

wiskunde/vesUngbouw; link met Simon Stevin). 
• OntmoeUng met Isaac Beeckman: 

o In Breda ontmoet hij Isaac Beeckman (arts/natuurkundige/wiskundige/filosoof; 
leerling in de Stevin-tradiUe). 

o Aanleiding: een wiskundige puzzel op de markt; Beeckman vertaalt, Descartes levert 
de oplossing snel. 

o Beeckman sUmuleert Descartes’ interesse in wiskunde, muziek en wetenschap; ze 
werken samen. 

o Later conflict: Descartes verbreekt contact (vindt Beeckman opschepperig), 
beschuldigt hem zelfs van plagiaat (volgens de tekst onterecht) → wijst op Descartes’ 
achterdocht. 



• Duitsland en “dromen” van 1619 
o 1619: in Duitsland; wordt officier in leger van Maximiliaan I van Beieren (katholiek); 

frontdeelname onzeker. 
o 10 november 1619: krijgt dromen/visioenen die hem inspireren tot de zoektocht naar 

zekere kennis en een nieuwe filosofie die scholasUek vervangt. 
• Nederlandse periode (1628–ca. 1648) 

o 1620–1628: reizen door Europa (o.a. Hongarije, Duitsland, Italië). 
o 1628: vesUgt zich in de Republiek der Nederlanden voor rust Ujdens de DerUgjarige 

Oorlog. 
o Blijj er ~20 jaar en schrijj er het grootste deel van zijn werk. 
o Zijn bekendheid leidt tot correspondenUe met o.a. Elisabeth van de Palts en koningin 

ChrisUna van Zweden. 
• Zweden en overlijden: 

o ChrisUna nodigt hem uit als filosofieleraar in Stockholm. 
o Descartes loopt in het koude Zweden longontsteking op en sterj 11 februari 1650 (53 

jaar). 
o HumorisUsch detail: hij stond normaal laat op (nooit vóór 11u), terwijl ChrisUna les 

wilde om 5u. 
• LevenssUjl en financiën: 

o Niet “lui”: werkte zeer geconcentreerd, vaak ’s avonds en ’s nachts. 
o Financieel ona|ankelijk door erfenis van zijn moeder en rente op beleggingen. 
o Moeder sUerf toen hij ~1 jaar was; jeugd bij grootmoeder; vader vaak weg als 

raadsheer in Bretagne. 
o Al op school in La Flèche stond hij laat op; overtuigde leraren dat hij in bed het best 

studeerde. 
• Controverse en “gevaarlijk” cartesianisme 

o Zijn ideeën waren snel omstreden; verwijzen naar zijn werk was soms verboden. 
o Invloedrijk op (en controversieel via) denkers als Spinoza, Malebranche, Leibniz. 
o Men vreesde dat cartesianisme tot atheïsme kon leiden, ondanks dat Descartes zelf 

gelovig was en God/ziel-onsterfelijkheid als zekerheden zag. 
o Cartesiaanse reputaUe kon lang carrières (universitaire aanstellingen) blokkeren. 

• Marin Mersenne als wetenschappelijk “knooppunt” 
o 1625: ontmoeUng met Marin Mersenne (oude schoolconnecUe via La Flèche). 
o Mersenne, priester, fungeert vanuit Parijs als coördinator van Europese 

wetenschappelijke communicaUe (voorloper van academies zoals de Royal Society). 
o Zijn bewaarde brieven: 17 delen; deed ook eigen werk (o.a. priemgetallen, 

muziektheorie). 
o Descartes kondigt aan dat hij werkt aan Traité du monde (licht, kleuren, materie, 

sterren, geUjden…) als anU-aristotelisch werk; Mersenne wil publicaUe helpen. 
• Leven en werk in Nederland: plaatsen, relaUes, publicaUes 

o Studerende/werkende episodes o.a. aan universiteit Franeker; huurt er zelfs een 
kasteel en heej een bediende. 

o Schrijj zich ook in aan Leiden; correspondeert met Nederlandse wiskundigen over 
zijn meetkunde. 

o Na Galilei’s veroordeling (1633) durj hij Traité du monde niet uit te geven; verschijnt 
postuum (1664) samen met Traité de l’homme. 

o Woont in Amsterdam; relaUe met Helena Jans van der Strom; dochter Francine sterj 
op 5-jarige leejijd → veel verdriet; hij ondersteunt de moeder financieel. 

o 1635: korte periode docent filosofie in Utrecht; mogelijk (onzeker) verblijf in 
Leeuwarden (1636). 

o Woont in Nederland op minstens 20 adressen (rusteloosheid/achterdocht; mogelijke 
vrees voor autoriteiten). 



• Discours de la méthode (1637) 
o In 1637 verschijnt anoniem zijn eerste grote publicaUe: Discours de la méthode 

(Verhandeling over de methode…). 
o Kernidee: zoek waarheid niet primair in tradiUe/boeken, maar via eigen rede (raUo) 

→ reden dat hij als raUonalist geldt. 
o Drie bijlagen: dioptriek (opUca), meetkunde, meteoren/meteorieten. 
o Tekst is relaUef kort en toegankelijk; wordt vaak ook zonder bijlagen uitgegeven. 
o Nuancerend punt: de strikte tweedeling raUonalisme vs empirisme is later (o.a. via 

Kant) versterkt; 17e-eeuwers zagen dit minder als “kampen”. 
o Descartes deed ook empirisch natuuronderzoek (dieren ontleden, hart/organen, 

regenbogen, wolken, ijskristallen), maar wilde dat wiskundig funderen. 
• AnalyUsche (Cartesiaanse) meetkunde 

o In La Géométrie legt hij de basis van analyUsche meetkunde: algebra + meetkunde 
combineren. 

o Meetkundige figuren kunnen als vergelijkingen in een x-y assenstelsel worden 
weergegeven (en omgekeerd). 

o Voorbeelden: 
§ x² + y² = 1 → cirkel met straal 1 rond de oorsprong. 
§ x² + 2y² = 5 → ellips. 

o Dit onderstreept zijn status als briljant wiskundige én natuuronderzoeker/filosoof (en 
in zekere zin ook theoloog). 

• “Cogito” als opstap 
o In Discours formuleert hij “je pense donc je suis”. 
o In Medita;ones de prima philosophia (1641, LaUjn) wordt dit: Cogito, ergo sum. 

 
H24. Cogito ergo sum 

• Context van het cogito: 
o Descartes introduceert “Je pense donc je suis / Cogito ergo sum” in Discours de la 

méthode (1637). 
o Hij legt eerst uit hoe hij tot die uitspraak komt, met verwijzingen naar 

passages/pagina’s uit een Nederlandse vertaling (Theodoor Verbeek). 
• Waarom Descartes aan alles gaat twijfelen 

o Hij start ironisch (iedereen denkt “genoeg verstand” te hebben), maar wordt snel 
ernsUg. 

o Hij vindt dat de wetenschappen geen stevig fundament hebben: niet de “goede” 
wetenschappen, en al zeker niet de “slechte” zoals alchemie en astrologie. 

o Daarom wil hij een methode om betrouwbare kennis te vinden. 
• Vier regels en methodologische twijfel 

o Hij formuleert vier regels (wat vaag), die hem leiden tot een radicale stap: 
o Alles waarvan hij zich kan voorstellen dat er twijfel aan mogelijk is, verwerpt hij 

voorlopig als absoluut onwaar, om te zien of er iets onbetwijfelbaar overblijj. 
o Dit heet methodologische twijfel/scepUcisme: twijfelen als methode om kennis te 

zuiveren. 
• De kern van het cogito 

o Aan alles kan je twijfelen, behalve aan het feit dát je twijfelt/denkt. 
o “Denken” omvat alle bewuste mentale inhouden: beseffen, ontkennen, voelen, 

willen, hopen, enz. 
o Als ik denk, dan kan ik niet ontkennen dat ik denk → dus besta ik. 
o Zelfs “ik besta niet” uitspreken/denken bevesUgt al dat er een denkend “ik” is. 

• Wat is dat “ik”? 
o Direct daarna vraagt Descartes wat dat “ik dat denkt” precies is. 



o Hij suggereert dat het denkbaar is dat het lichaam/materie niet “echt” bestaat zoals 
we denken, maar enkel als inhoud van de geest (richUng “ziel/geest”-idee). 

• Heldere en welonderscheiden ideeën 
o Descartes noemt het cogito een “idée claire et disUncte”: zo helder en afgebakend 

dat het niet zinvol betwijfeld kan worden. 
o Hij generaliseert: ook andere “helder en welonderscheiden” ideeën zouden dan waar 

moeten zijn. 
o De tekst problemaUseert dit met een tegenvoorbeeld: een helder idee (bv. Loch 

Ness) maakt het nog niet echt. 
• Sprong naar God: ontologisch bewijs 

o Descartes probeert die sprong te rechtvaardigen via de “logica” van het idee zelf. 
o Voorbeeld: God als volmaakt wezen; bestaan hoort volgens hem bij volmaaktheid → 

dus God bestaat. 
o Dit lijkt sterk op Anselmus’ ontologisch godsbewijs (11e eeuw): volmaaktheid 

impliceert bestaan. 
o Het is een a priori argument: zonder beroep op ervaring, puur via rede. 

• Doel van Descartes met het godsbewijs 
o Anselmus doet dit in een theologische context; Descartes wil vooral tonen dat de 

rede zelfstandig fundamentele waarheden kan vinden (ik, God). 
o Hij gebruikt God vervolgens om te verklaren waarom zintuiglijke indrukken niet totaal 

misleidend kunnen zijn: een volmaakte God zou ons niet systemaUsch bedriegen. 
• Latere kriUek (Kant, Russell) 

o Kant zal later drie klassieke godsbewijzen bekriUseren: ontologisch, kosmologisch, 
natuurtheologisch. 

o Bij het ontologisch bewijs stelt hij dat men denken over iets verwart met bestaan van 
iets. 

o Russell vond het argument ooit overtuigend, verwierp het later, maar bleef het 
fascinerend vinden. 

• Historisch belang van Discours: 
o Het werk is een scharniertekst tussen middeleeuws en modern denken: afrekening 

met scholasUek en “boekenwijsheid”. 
o Descartes bekriUseert dat filosofen elkaar tegenspreken en geen onbetwistbare 

waarheden leveren. 
o Hij ziet de wiskunde als model van zekerheid: vertrekken van zekere uitgangspunten 

en daaruit deducUef afleiden (zoals Euclides). 
• NaUvisme nuancering 

o RaUonalisme wordt soms gekoppeld aan aangeboren kennis, maar Descartes’ punt is 
eerder: aangeboren vermogens om kennis te verwerven, niet een volledige set kant-
en-klare inhoud. 

• Radicale twijfel als “zuiveringsproces” 
o Het belangrijkste bij Descartes is niet alleen waarheden vinden, maar vooral: alles 

wat niet deugt weggooien. 
o Dat vergt moed: je ondergraaj makkelijk je hele mens- en wereldbeeld. 
o Zijn radicale twijfel leidt tot het cogito en brengt het subject centraal in de filosofie. 

• SubjecUvisme en het probleem dat volgt: 
o Niet: “alles is subjecUef”, maar: enkel mijn eigen bewustzijn en bestaan zijn absoluut 

zeker. 
o Hierdoor ontstaat een kloof tussen het subject (ego) en de wereld buiten het ego. 
o Zonder God blijj de vraag: hoe bewijs je het bestaan van een externe werkelijkheid? 

• Gezond verstand vs filosofisch bewijs 
o Samuel Johnsons beroemde “weerlegging” van Berkeley: tegen een steen schoppen 

(“Ik weerleg hem zó!”). 



o Maar filosofisch is dat geen sluitend bewijs: weerstand/pijn zijn ook 
bewustzijnsinhouden (ervaringen in de geest). 

o Dus zelfs dit intuïUeve argument lost het cartesiaanse “kloofprobleem” niet op. 
 
H25. De Medita;es van Descartes 

• Medita;es (1641) als kernwerk: 
o Descartes’ Medita;ones de prima philosophia (1641) werkt thema’s uit Discours de la 

méthode veel uitvoeriger uit. 
o LaUjnse onderUtel: aantonen van Gods bestaan en de onsterfelijkheid van de ziel. 
o Franse vertaling (1647): Médita;ons Métaphysiques; “metafysica” = “eerste filosofie” 

(fundering van kennis en van het zijnde). 
• Opbouw van het boek 

o Bestaat uit zes meditaUes met Utels: 
1. Wat we kunnen betwijfelen 
2. Aard van de menselijke geest (bekender dan lichaam) 
3. God bestaat 
4. Waarheid en onwaarheid 
5. EssenUe van materiële dingen + opnieuw: God bestaat 
6. Bestaan van materiële dingen + reëel onderscheid geest/lichaam 

o Latere ediUe (1642) bevat zeven tegenwerpingen van Ujdgenoten (o.a. Mersenne, 
Hobbes, Gassendi) + Descartes’ antwoorden. 

o Descartes roept expliciet op tot kriUek, passend bij zijn nadruk op twijfel. 
• Strategische (en zelfverzekerde) inleiding: 

o Opdracht aan de Parijse theologische faculteit: hij zegt kerk/geloof niet te willen 
aanvallen maar juist raUoneel te funderen. 

o VerwachUng (of retoriek): dat zijn bewijzen zó sterk zijn dat atheïsten zullen zwijgen 
of zelfs meeverdedigen. 

o InterpretaUe: deels overtuiging in eigen argumentaUe, deels zel�escherming tegen 
mogelijke vervolging; hij mist ook niet bepaald bescheidenheid. 

• Context: controverse rond Descartes 
o Hij besej dat zijn raUonalisme en pleidooi voor radicale twijfel hem problemen kan 

bezorgen, ook in de relaUef tolerante Republiek. 
o Hij krijgt al vroeg zware kriUek, o.a. ruzie (vanaf 1639) met Gisbertus VoeUus, 

calvinisUsch theoloog. 
o VoeUus ziet Descartes als iemand die door afwijzing van Aristoteles richUng atheïsme 

zou gaan; hij verwerpt ook Copernicus. 
o Achtergrond: Aristotelische natuurfilosofie was in Europa sterk verankerd; openlijk 

betwisten kon gevaarlijk zijn (voorbeeld: verbod in Parijs 1624 met zware sancUes). 
o Descartes reageert met een lange polemische brief (1643); er wordt verwezen naar 

Hans Dijkhuis (2022) voor details en zijn netwerk (o.a. ConstanUjn Huygens). 
• Start van de MeditaUes: twijfel en fundament 

o Na opdracht/voorwoord zet hij methodische twijfel centraal: twijfel als bevrijding van 
vooroordelen en bescherming tegen misleiding door zintuigen. 

o MeditaUe 2 herneemt het cogito: zelfs een kwaadaardige bedrieger/demon (malin 
génie) kan Descartes niet doen geloven dat hij niet bestaat. 

• Twee godsbewijzen: 
o MeditaUe 3 (causaliteitsargument): een eindig/onvolmaakt wezen kan niet zelf het 

idee van een oneindig volmaakt wezen produceren; dat idee moet door iets externs 
veroorzaakt zijn → God. 

o MeditaUe 5 (ontologisch argument): herneemt het idee dat bestaan bij Gods 
volmaaktheid hoort. 

• Fout en dwaling: rol van wil en verstand 



o MeditaUe 4: God kan niet bedriegen; waarom vergissen mensen zich dan? 
o Antwoord: mismatch tussen beperkt verstand en onbegrensde wil. 
o We dwalen wanneer we oordelen over wat we niet helder begrijpen; we moeten 

oordelen beperken tot heldere en welonderscheiden inzichten. 
• Vanaf hier minder twijfel 

o Na het cogito twijfelt Descartes merkbaar minder over vervolgstappen (God, 
betrouwbaarheid van heldere ideeën, kennis van buitenwereld), omdat hij meent dat 
een niet-bedrieglijke God die kennis kan garanderen. 

• Wat materie is volgens Descartes: 
o MeditaUe 5: materie wordt niet primair gekenmerkt door kleur/geur, maar door 

uitgebreidheid: meetbare, deelbare ruimtelijkheid (res extensa). 
o Dit sluit aan bij het idee dat de werkelijkheid in wezen wiskundig/meetkundig 

verstaanbaar is (parallel met Galilei). 
• Dualisme: geest en lichaam 

o MeditaUe 6: expliciet onderscheid: 
§ Res cogitans: denkende, niet-uitgebreide substanUe (geest/bewustzijn). 
§ Res extensa: uitgebreide, niet-denkende substanUe (lichaam/materie). 

o Geest is verenigd met het lichaam (niet zomaar “stuurman in schip”), maar toch 
wezenlijk te onderscheiden. 

o ImplicaUe: bewustzijn kan in principe zelfstandig bestaan → past bij christelijke idee 
van een voortlevende ziel. 

• Historische wortels en intuïUeve aantrekkingskracht 
o Dualisme is niet nieuw: ook Plato zag ziel/lichaam als sterk onderscheiden (lichaam 

als kerker/graf van de ziel; dood als bevrijding). 
o Veel tradiUes plaatsten bewustzijn niet in de hersenen (bv. Egyptenaren en 

Aristoteles: hart; religies: ziel niet gebonden aan orgaan). 
o Inzicht dat specifieke hersendelen samenhangen met mentale funcUes groeit pas 

sterk in de 19e eeuw. 
• Blijvend probleem (ook nu) 

o Moderne koppeling van bewustzijn aan het brein lijkt vanzelfsprekend, maar blijj 
conceptueel raadselachUg: 

§ in hersenen zie je cellen/synapsen, maar geen “gedachten” of “emoUes” als 
objecten. 

 
H26. Descartes en het mind-body probleem 

• Leibniz’ “machine-argument” (Monadologie, 1714) 
o Stel een denkende/voelende machine voor die je zó groot maakt dat je erin kunt 

rondlopen. 
o Je ziet dan alleen onderdelen die duwen, bewegen en samenwerken, maar nergens 

“zie” je bewustzijn, gedachten of gevoelens. 
o Conclusie: bewustzijn is niet te verklaren als puur mechanische werking van materie. 

• Leibniz en Descartes: eens over de grens van mechanica 
o Leibniz deelt Descartes’ idee dat bewustzijn niet mechanisch verklaard raakt. 
o Descartes’ bredere visie: de materiële natuur is wel mechanisch verklaarbaar 

(wiskundige wefen, beweging, botsingen), o.a. uitgewerkt in Principia Philosophiae 
(1644). 

• Descartes’ dieren als automaten 
o Niet-menselijke organismen (dieren/planten) zijn in wezen automaten; hun funcUes 

zijn mechanisch te beschrijven (Traité de l’homme, 1648). 
o Voorbeelden: hart als pomp, spieren als touwen/katrollen. 
o Dieren hebben volgens hem geen bewustzijn, gevoelens of pijn; “janken” is dan als 

het geluid van een klok of sissend vat. 



• Mens: deels automaat, deels bewust 
o Sommige menselijke reacUes (reflexen, zintuiglijke reacUes) zijn 

mechanisch/automaUsch. 
o Maar denken en bewuste gevoelens ontsnappen aan de mechanicisUsche verklaring. 

• Morele en wetenschappelijke kriUek op het dieren-automaUsme 
o De tekst noemt Descartes’ dierenvisie invloedrijk en kwalijk: ze legiUmeerde vivisecUe 

zonder verdoving en kan het negeren van dierenleed ondersteunen. 
o Bovendien maakt die visie biologie bijna overbodig: “leven” wordt gereduceerd tot 

mechanisch neveneffect, maar Descartes botst hier op grenzen. 
• Vragen van Elisabeth en ChrisUna: “maak dan zelf een dier” 

o Ze wijzen erop dat levende dieren extreem complex lijken. 
o Descartes antwoordt: het gaat om principes; mechanica is nog niet ver genoeg, maar 

ooit zou men een automaat kunnen bouwen die niet te onderscheiden is van een 
dier. 

• VoortplanUng als hard probleem voor mechanische dieren 
o (Apocrief) voorbeeld: kan Descartes een koekoeksklok laten voortplanten? 
o 18e-eeuwse automaten (Jacques de Vaucanson) konden beweging en “gedrag” 

nabootsen (fluitende pop, mechanische eend), maar geen reproducUe. 
• Vitalisme als historische tegenreacUe 

o Omdat voortplanUng/leven lang onbegrepen bleef, postuleerden sommigen een 
levenskracht (entelechie/force vitale). 

o In die context was zo’n anU-cartesiaanse levensvisie volgens de tekst niet “dom”. 
• Kant (1790): geen “Newton van een grasspriet” 

o In Kri;k der UrteilskraE stelt Kant dat mechanica misschien nooit een ogenschijnlijk 
simpele grasspriet volledig kan verklaren. 

o Dit illustreert dat aristotelische/teleologische ideeën in biologie langer bleven 
hangen. 

• Modernere “cartesiaanse” biologie 
o GeneUca en moleculaire biologie maakten vitalisme grotendeels overbodig. 
o Von Neumann (jaren 1940) beschrijj zelf-reproducerende machines → cellulaire 

automata → Conway’s Game of Life (1970) → veld Ar;ficial Life. 
o Dit zou Descartes vermoedelijk hebben aangesproken: “leven” als mechanisch-

informaUef verklaarbaar. 
• Mind-body probleem: interacUe geest en lichaam 

o Als geest en materie strikt gescheiden zijn: hoe stuurt wil (immaterieel) het lichaam 
(materieel) aan? 

o En omgekeerd: hoe veroorzaakt lichamelijke schade pijn (mentale ervaring)? 
o Descartes geej geen bevredigend antwoord aan Elisabeth. 

• Descartes’ pijnappelklier-oplossing 
o Hij lokaliseert interacUe in de pijnappelklier (epifyse), “zetel van de ziel” (Traité de 

l’homme, Les passions de l’âme). 
o MoUvaUe: ongepaard en centraal in de hersenen. 
o KriUek: botst met zijn eigen idee dat geest geen ruimtelijke locaUe heej. 

• Ryle: “The Ghost in the Machine” (1949) 
o Ryle bespot dualisme: geest als spook in een lichaam-machine. 
o Introduceert category mistake: vragen naar “de universiteit” als los ding naast 

gebouwen/acUviteiten. 
o Toegepast: bewustzijn is niet een extra enUteit naast gedrag/lichamelijke processen, 

maar het geheel van zulke processen. 
• Latere posiUes (20e eeuw) kort genoemd 

o VariaUes op anU-dualisme/funcUonalisUsche lijnen (Dennef). 
o IdenUteit van geest met breinprocessen (Churchlands; Swaab We zijn ons brein). 



o Pogingen om dualisme te herwaarderen (Swinburne, Nagel, Foster). 
• Chalmers’ “Hard Problem” (1996) 

o Moeilijkste vraag: waarom bestaan er qualia (subjecUeve belevingskwaliteit: smaak, 
pijn, streling)? 

o “Makkelijke” problemen: percepUe/geheugen/informaUeverwerking (kun je deels 
modelleren zoals bij computers). 

o Zelfs met volledige neurale beschrijving blijj de vraag: waarom/hoe voelt het ergens 
naar? 

• Afsluitende gedachte 
o Mogelijk is een toekomsUge doorbraak nodig (analogie met DNA-ontdekking 1953). 
o Crick (The Astonishing Hypothesis, 1994) verdedigt reducUonisme (bewustzijn = 

neuronale acUviteit), maar ook dat verklaart qualia niet volledig. 
o Samengevat: we weten hoe we computers kunnen laten “zien/horen”, maar niet hoe 

we ze pijn of genot kunnen laten ervaren. 
 
H27. Descartes en zijn godsbewijzen 

• Descartes’ ontologisch godsbewijs (Anselmus-tradiUe): 
o We hebben het idee van een volmaakt wezen. 
o Volmaaktheid impliceert volgens Descartes ook bestaan: een “volmaakt” wezen dat 

niet bestaat zou niet echt volmaakt zijn. 
o Conclusie: het volmaakte wezen bestaat en heet God. 

• Vroege kriUek: Gaunilo’s “volmaakte eiland” 
o Als je dezelfde logica toepast op een “volmaakt eiland”, zou dat eiland ook moeten 

bestaan. 
o Dat lijkt absurd → dus (volgens Gaunilo) klopt de redenering niet. 
o Verdediging van Anselmus/Descartes: een eiland is geen “wezen” met kennis, 

goedheid, almacht, enz. 
• Huidige status 

o De meeste filosofen/logici/theologen aanvaarden het bewijs (of varianten) niet. 
o Toch zijn er bekende verdedigers, zoals Kurt Gödel en Alvin PlanUnga. 

• Kants kernkriUek (in moderne termen): 
o Anselmus/Descartes behandelen “bestaan” alsof het een eigenschap/predicaat is die 

je uit een begrip kan afleiden. 
o Dat is een categoriefout: je kan realiteit niet “uitdenken” uit een definiUe. 

• Extra kriUek: het bewijs lijkt “meerdere volmaakte wezens” toe te laten 
o Er is niets dat je verhindert om meerdere volmaakte wezens te denken → dan zouden 

die ook allemaal moeten bestaan. 
o Er wordt zelfs geredeneerd dat volmaakte goedheid (niet-egoïsUsch) God zou 

“dwingen” om andere volmaakte wezens te laten bestaan → mogelijk een oneindige 
reeks (zelfs “oneindig × oneindig × …”). 

o Moderne verdedigers proberen daarom uniciteit in te bouwen (bv. twee almachUge 
wezens zouden elkaar beperken), maar dat botst dan weer met de idee dat een 
volmaakt moreel wezen geen andere perfecte wezens zou mogen uitsluiten. 

• Conclusie over het begrip “volmaakt wezen” 
o De definiUe lijkt paradoxen/contradicUes op te leveren → dat wijst erop dat er iets 

mis zit in de conceptuele basis. 
• Descartes’ tweede godsbewijs (3e meditaUe): “oorzaak van het idee van God” 

o Descartes heej het idee van een oneindig volmaakt wezen. 
o Als eindig wezen kan hij zo’n idee niet zelf “produceren”. 
o Dus moet de oorzaak van dat idee een werkelijk bestaand, extern volmaakt wezen 

zijn: God. 
• Belangrijkste kriUek: “de cartesiaanse cirkel” 



o Descartes gebruikt heldere en welonderscheiden ideeën als betrouwbaar criterium 
om tot God te komen. 

o Maar hij stelt óók dat de betrouwbaarheid van dat criterium uiteindelijk a|angt van 
God (God bedriegt ons niet). 

o Dus: God garandeert de rede, en de rede bewijst God → cirkelredenering. 
• KriUek op het causaliteitsprincipe 

o Descartes’ idee dat de oorzaak “evenveel realiteit” moet hebben als het gevolg 
overtuigt niet: een idee is een ander soort “realiteit” dan wat het voorstelt. 

o Je kunt een “vliegende roze koe” bedenken zonder dat die bestaat. 
• EmpirisUsche uitleg (Hume-lijn) en Feuerbach 

o Empiristen: het idee van God ontstaat door extrapolaUe uit ervaringen (sterke 
atleten, slimme mensen, morele helden → “maximale” versie). 

o Feuerbach (1841): God is een projecUe van menselijke posiUeve eigenschappen; 
religie laat mensen zich onderwerpen aan een zelfgemaakt ideaal; alternaUef is 
humanisme dat de mens centraal zet. 

 
H28. Meer over de man Descartes en zijn ideeën 

• Principia Philosophiae (1644) 
o Gepubliceerd enkele jaren na de Medita;es; Franse vertaling in 1647. 
o AmbiUeus werk dat metafysica en natuurfilosofie verenigt. 
o Doel: een wiskundig-mechanicisUsch alternaUef bieden voor de aristotelische 

natuurfilosofie. 
o Opgedragen aan prinses Elisabeth van de Palts, met wie Descartes intens 

correspondeerde (1643–1650). 
• RelaUe met Elisabeth van de Palts 

o Zij zag Descartes als leermeester; hij bewonderde haar intellect. 
o Hun correspondenUe leidde tot Les Passions de l’âme (1647). 
o Elisabeth bekriUseerde vooral het lichaam–geestprobleem, waarop Descartes geen 

sluitend antwoord kon geven. 
• Wiskunde en natuurfilosofie 

o Descartes is grondlegger van de analyUsche meetkunde: 
§ Coördinatensysteem (x-, y-, later z-as) maakt exacte plaatsbepaling mogelijk. 
§ Volgens de overlevering ingegeven door het observeren van een vlieg in zijn 

kamer. 
o Dit inzicht geldt als een van de belangrijkste fundamenten van de moderne wiskunde. 
o Bij Descartes komen moderne filosofie en moderne wiskunde samen in één persoon. 

• MechanicisUsche visie op de natuur: 
o De werkelijkheid kan begrepen worden via wiskunde, beweging en mechanica. 
o Natuurwefen zijn ontdekbaar via observaUe en experiment, zonder beroep op: 

§ Aristotelische doeleinden, 
§ Occulte krachten, 
§ Bovennatuurlijke ingrepen. 

o God blijj wel de schepper en garant van de betrouwbaarheid van kennis. 
• RelaUe tot kerk en Galilei 

o Descartes was gelovig en katholiek; hij wilde niets schrijven tegen de kerk. 
o Publiceerde Le Monde niet uit angst na het proces tegen Galilei, omdat het 

copernicanisme verdedigde. 
o De kernideeën ervan verschenen later indirect in andere werken. 

• Wetenschappelijke bijdragen 
o Correct inzicht in inerUe: beweging blijj rechtlijnig (tegen Galilei’s cirkelidee). 
o Formuleerde de brekingswet van het licht (La Dioptrique): 

§ Vaak genoemd als wet van Snellius(-Descartes). 



§ Descartes had de wet correct, ongeacht discussie over prioriteit. 
• Belangrijke fouten: 

o Weigerde het bestaan van het vacuüm te aanvaarden. 
o Veronderstelde een ultrafijne stof die overal aanwezig is. 
o Verklaarde planeetbewegingen via wervelingen (vorUces). 
o Deze ideeën vertraagden in sommige landen de aanvaarding van Newton. 
o Experimenten van Torricelli en Pascal bewezen het bestaan van vacuüm. 

• Invloed en betekenis: 
o Ondanks fouten: enorme invloed van het idee dat de natuur een mechanisch systeem 

is. 
o Natuur als één groot klokwerk, begrijpelijk via wiskundige wefen. 
o Principia bedoeld als vervanging van scholasUeke filosofie. 
o Grote invloed op o.a. Hobbes, Huygens, Boyle, Newton en Leibniz. 

• Methodische twijfel en Ujdsgeest: 
o Descartes wilde alle dubieuze kennis radicaal verwerpen en vervangen door zekere 

kennis. 
o In de 17e eeuw was dat progressief en noodzakelijk. 
o Tegenwoordig kan “aan alles twijfelen” ook leiden tot pseudowetenschap, wat het 

verschil in context toont. 
• Lichaam–geestprobleem en latere kriUek: 

o Strikt ontologisch dualisme (materie vs. geest). 
o Leidde tot het klassieke mind-body-probleem. 
o Moderne kriUek (bv. Antonio Damasio, De vergissing van Descartes): 

§ Denken is lichamelijk ingebed (embedded cogni;on). 
o Descartes ontkende interacUe tussen lichaam en geest niet, maar benadrukte hun 

verschillende aard. 
o Zijn dualisme hangt waarschijnlijk samen met zijn katholieke overtuiging over de 

onsterfelijke ziel. 
• Slot 

o Descartes was een sleutelfiguur in de wetenschappelijke revoluUe en moderne 
filosofie. 

o Zijn radicale twijfel, raUonalisme en mechanicisUsche natuurvisie veranderden 
blijvend het denken. 

 
College 5. Grondleggers van de sociale, juridische en poliHeke filosofie 
 
H29. De poliQek filosoof Jean Bodin (1530-1596) 

• Verschuiving in de filosofie: 
o Naast Descartes’ focus op kennis en metafysica, ontstaan in de 16e–17e eeuw ook 

sociale, juridische en poliUeke filosofieën. 
o Niccolò Machiavelli geldt als vroege grondlegger; later volgt Jean Bodin. 

• Jean Bodin (1529/1530–1596) 
o Franse magistraat en filosoof met een humanisUsche opleiding. 
o InternaUonaal zeer invloedrijk, maar in onze contreien relaUef onbekend. 
o Legde de theoreUsche basis voor het absolute koningschap. 

• Absolute soevereiniteit: 
o In de middeleeuwen was macht verdeeld over adel, kerk en steden. 
o Bodin pleife voor een sterk centraal gezag: 

§ De koning is volledig soeverein en hoej geen verantwoording af te leggen. 
§ Deze visie werd gedeeld door Machiavelli en later Hobbes. 

o Context: religieuze oorlogen tussen katholieken en hugenoten in Frankrijk. 



o Alleen een absolute vorst kon volgens Bodin vrede en stabiliteit waarborgen. 
• Beperkingen en nuances: 

o Bodin baseerde koninklijke macht niet op goddelijk recht. 
o De koning moest: 

§ het eigendomsrecht respecteren; 
§ zijn macht niet willekeurig uitoefenen; 
§ geen nieuwe belasUngen invoeren zonder toestemming van onderdanen. 

o Bodin erkende natuurlijke vrijheid als fundamenteel mensenrecht. 
o Pleife voor administraUeve hervormingen en het bestrijden van corrupUe. 
o Bepleife een voorzichUge religieuze toleranUe. 

• Standpunten over slavernij: 
o Verzefe zich vroeg tegen slavernij, vooral het tot slaaf maken van Afrikanen. 
o Argumenten: 

§ Slaven beschikken over natuurlijke vrijheid. 
§ Slavernij verzwakt de staat en verstoort eerlijke economische concurrenUe. 

o Geen volledige aboliUonist: 
§ Vond slavernij van krijgsgevangenen en criminelen moreel en juridisch 

aanvaardbaar. 
• Religieuze opvapngen: 

o Schreef een controversieel werk over vergelijkende religie, pas in de 19e eeuw 
gepubliceerd. 

o Ontwikkelde een vorm van joods neoplatonisme. 
o KriUsch over kernpunten van het christendom: 

§ Heilige Drievuldigheid, 
§ erfzonde, 
§ nood aan een verlosser. 

o Stelde dat alle religies tot God kunnen leiden. 
o Religieuze verschillen zijn raUoneel onbeslisbaar → toleranUe is noodzakelijk. 

• Hekserij en demonologie 
o Schreef De la Démonomanie des Sorciers (1580). 
o Stelde dat heksen echt bestaan, samenwerken met de duivel en de staat 

ondermijnen. 
o Het boek werd een bestseller en had enorme invloed. 
o Historici zien het als een belangrijke oorzaak van de heksenvervolgingen. 
o Bodin pleife voor: 

§ doodstraf (bij voorkeur verbranding), 
§ marteling, 
§ veroordeling op basis van geruchten. 

o Deze ideeën leidden tot de dood van duizenden onschuldige vrouwen. 
• EvaluaUe: 

o Bodin is een zeer tegenstrijdige figuur: 
§ verdediger van absoluUsme én natuurlijke vrijheid; 
§ pleitbezorger van toleranUe én ideoloog van heksenvervolging. 

o Zijn denken toont de spanningen en paradoxen van de overgang naar de moderne 
Ujd. 

• Overgang 
o Bodin dient hier als opstap naar de poliUeke en rechtsfilosofie van de 17e eeuw. 

 
 
H30. Het leven van de poliQeke denker en rechtsfilosoof Hugo de Groot (1583-1645) 

• Basisfeiten: 



o Hugo de Groot (GroUus) werd geboren in 1583 in Delj en sUerf in 1645 in Rostock 
(Duitsland). 

o In Delj staat sinds 1886 een groot standbeeld van hem op de Markt. 
• Breder intellectueel landschap: 

o GroUus past in een bredere tradiUe van poliUeke en rechtsfilosofen, o.a.: 
§ Giovanni Botero (beïnvloed door Bodin) 
§ Francisco Suárez (soevereiniteit, natuurrecht) 
§ Luis de Molina (vrijheid en verantwoordelijkheid) 
§ Francisco de Vitoria (volkenrecht, oorlog en vrede; belangrijke inspiraUe voor 

GroUus) 
§ Jean Hotman (moderne diplomaUe) 
§ Justus Lipsius (stoïcijnse poliUeke visie; invloedrijk in de Lage Landen) 
§ Johannes Althusius (Poli;ca, 1603: vroege uitwerking van federalisme en 

volkssoevereiniteit) 
o GroUus werd beïnvloed door renaissancehumanisten zoals Erasmus en Philip 

Melanchthon. 
• Vroege talenten en bronnen: 

o Schreef tragedies, theologische werken en poëzie; publiceerde al jong historische 
werken (nu weinig gelezen). 

o We weten veel over zijn leven door zijn enorme correspondenUe: 
§ ca. 7500 brieven bewaard (LaUjn, Frans, Nederlands), uitgegeven in 17 delen 

(Huygens InsUtuut). 
§ Biografieën door Henk Nellen: Een leven in strijd om de vrede (2007) en Geen 

vredes;chter is zonder tegensprekers (2021). 
• Opleiding en vroege carrière: 

o Dankzij steun en netwerk van zijn vader Jan de Groot begon Hugo al op 11-jarige 
leejijd aan de universiteit van Leiden. 

o Op 16 mee op diplomaUeke missie met Johan van Oldenbarnevelt naar Frankrijk. 
o In 1598 promoveerde hij tot doctor in de rechten in Orléans; kreeg van koning 

Hendrik IV de bijnaam “Le miracle de la Hollande”. 
o VesUgde zich als advocaat in Den Haag; werd in 1607 advocaat-fiscaal (vergelijkbaar 

met openbaar aanklager) van de Hoge Raad van Holland, Zeeland en West-Friesland. 
o In 1613 diplomaUeke reis naar Engeland; betrokken bij kerkelijke conflicten rond 

remonstranten vs contraremonstranten. 
o In 1613 ook benoemd tot pensionaris van Roferdam (belangrijkste beleidsadviseur 

van de stad). 
• Religie-poliUeke crisis in de Republiek: 

o Rond 1610 laaiden interne protestantse twisten op (bestandstwisten), o.a. over 
predesUnaUe (vrije wil vs voorbeschikking). 

o Gomarus: streng calvinisUsch, benadrukt Gods soevereiniteit. 
o Arminius: rekkelijk/remonstrants, verzet tegen strikte predesUnaUe. 
o GroUus steunde de Arminianen/remonstranten, pleife voor toleranUe en vond dat 

de staat boven de kerk stond. 
o Dit botste met Prins Maurits, die Gomarus steunde. 

• ArrestaUe, veroordeling en ontsnapping: 
o In 1618 liet Maurits GroUus en Oldenbarnevelt oppakken. 
o Oldenbarnevelt werd terechtgesteld; GroUus kreeg levenslang en werd opgesloten 

(vanaf 1619 in Slot Loevestein). 
o Religieuze strijd had ook een poliUeke lading: machtsstrijd tussen provincies/steden 

vs de stadhouder (Oranje). 
o GroUus had in Loevestein privileges; zijn gezin mocht later bij hem wonen. 



o Hij ontsnapte via de beroemde boekenkist-truc (opgezet door zijn vrouw Maria en 
dienstmeisje Elselina), vluchfe via Antwerpen naar Parijs. 

o Er bestaan meerdere claims over “de echte kist”; de echte is onzeker/waarschijnlijk 
verloren. 

• Ballingschap en diplomaUe: 
o In Parijs leefde hij als schrijver met een toelage van Lodewijk XIII en bewoog hij in 

humanisUsche kringen. 
o In 1636 probeerde hij terug te keren naar Roferdam (na overlijden Maurits en 

toleranter klimaat). 
o Hij weigerde formeel om amnesUe te vragen → nieuw arrestaUebevel → opnieuw 

vluchten. 
o Werd daarna Zweeds gezant in Parijs om Franse steun te zoeken voor Zweeds beleid 

in Duitsland Ujdens de DerUgjarige Oorlog (1618–1648). 
• Laatste jaren en dood: 

o Had beperkt succes; koningin ChrisUna van Zweden riep hem terug naar Stockholm 
(o.a. als bibliothecaris). 

o GroUus hield niet van het Zweedse klimaat en wilde weg. 
o Vertrok in maart 1645 richUng Lübeck; schipbreuk onderweg, overleefde, maar sUerf 

kort daarna uitgeput in Rostock. 
o Zijn “laatste woorden” circuleren in meerdere varianten; welke klopt is onzeker 

(waarschijnlijk veel latere overlevering). 
 
H31. Het werk en gedachtegoed van Hugo de Groot 

• Centrale thema’s in GroUus’ werk: 
o Kernbegrip: natuurrecht (jus naturale). 
o Belangrijkste werken waarin dit centraal staat: 

§ Mare Liberum (1609) – over vrijheid van de zee. 
§ De iure belli ac pacis (1625) – over recht van oorlog en vrede (volkenrecht). 

• Wat GroUus bedoelt met natuurrecht: 
o Natuurrecht = morele en juridische regels die voortkomen uit de redelijke menselijke 

natuur. 
o Daardoor zijn die regels universeel, Ujdloos en onveranderlijk. 
o GroUus vertrekt van een posiUef mensbeeld: mensen hebben een natuurlijke neiging 

tot vreedzaam samenleven. 
• RelaUe tussen natuurrecht en God: 

o Menselijke natuur is door God geschapen, dus natuurrecht gaat niet tegen God in. 
o Tegelijk: natuurrecht werkt autonoom (in principe areligieus) zolang God de 

menselijke natuur niet verandert. 
o Beroemd idee: zelfs als God niet zou bestaan, blijj natuurrecht geldig (GroUus 

bedoelt dit hypotheUsch). 
• Waarom dit vernieuwend is: 

o Recht wordt (deels) losgemaakt van theologie: niet de Bijbel of theologen bepalen 
het recht, maar de menselijke rede/natuur. 

o Verzet tegen “recht van de sterkste” en tegen louter machtsdenken: GroUus 
appelleert aan geweten en raUonaliteit. 

• Inhoudelijke intuïUes van natuurrecht (zoals uitgelegd in de tekst) 
o Plichten en wederkerigheid: wie wil dat anderen afspraken nakomen, moet dat zelf 

ook doen. 
o Schadebeginsel: wie geen schade wil, mag ook zelf geen schade toebrengen. 
o Respect voor eigendom en evenredigheid van straf en oorlog. 



o Voorbeeld (van de auteur): zelfverdediging ter bescherming van je kind voelt 
“natuurlijk” en moet juridisch anders beoordeeld worden dan ongeprovoceerd 
geweld. 

• Mare Liberum (1609): context en stelling 
o Geschreven op verzoek van de VOC om het Portugese/Spaanse monopolie op 

Indische handel te bekriUseren. 
o VOC: vroege “mulUnaUonal”, kreeg handelsmonopolie van de Staten-Generaal in 

grote overzeese zones; enorme winsten, gekoppeld aan kolonialisme. 
o Kernargumenten: 

§ De zee is vrij: niemand kan de oceaan “bezifen” of verdelen zoals land. 
§ Vrijheid van scheepvaart, handel en visserij op open zee. 
§ Portugese/Spaanse privileges berusten mede op pauselijke beslissingen; 

GroUus vindt dat een geestelijke zo’n wereldlijk-economisch monopolie niet 
kan legiUmeren. 

o Invloed: 
§ Wordt een sleuteltekst voor internaUonaal zeerecht en het principe vrijheid 

van de volle zee. 
§ Moderne nuancering: staten hebben soevereiniteit over territoriale wateren 

(~12 zeemijl); daarbuiten “vrije zee”, met latere uitzonderingen (veiligheid, 
milieu, visserij, grondstoffen). 

• De iure belli ac pacis (1625): oorlog, vrede en volkenrecht 
o Wordt gepresenteerd als basistekst van modern volkenrecht/internaUonaal recht. 
o GroUus is geen pacifist: oorlog is soms realiteit, maar moet aan recht en 

menselijkheid worden gebonden. 
o Oorlog kan gerechtvaardigd zijn wanneer: 

§ Natuurrechten (leven, eigendom, contracten) ernsUg geschonden worden, 
§ en rechtsherstel via rechtbanken faalt of onmogelijk is (internaUonaal waren 

er toen geen effecUeve rechtbanken). 
o Doel van oorlog: rechtsherstel en vrede, niet willekeurige verovering. 
o Hij wil oorlog voorkomen, en als hij toch gebeurt: humaniseren (mildheid, clemenUe, 

naastenliefde). 
o Beperking van legiUeme oorlogsredenen: 

§ Geen oorlog puur voor territorium, religieuze dwang, of dynasUeke belangen. 
o Machtsoverdracht: 

§ Burgers dragen hun “natuurrechtelijke macht” grotendeels over aan de staat; 
oorlog/geweld moet idealiter via overheid verlopen (vooruitwijzing naar 
Hobbes). 

• GroUus’ historische betekenis en “Nachleben” 
o Belangrijk als overgangsfiguur richUng secularisaUe en scheiding kerk–staat: 

§ Staat boven kerk; machtssferen uit elkaar trekken. 
o Niet democraUsch (elitair, werkte voor machthebbers), maar dat past in zijn Ujd; 

democraUscher ideeën verschijnen later (Spinoza; Engelse Levellers). 
o RecepUe door de Ujd: 

§ Eerst waren ook zijn theologische en literaire werken invloedrijk. 
§ Inspireerde later zowel gelovigen als vrijdenkers; werd door veel theologen 

bekriUseerd. 
§ Mythevorming: 

§ 19e eeuw: naUonaal icoon en vredesinspirator. 
§ 20e eeuw: soms gezien als ideoloog van koloniale expansie / 

regentenmentaliteit. 
o Blijvende invloed op latere denkers (genoemd): Leibniz, Milton, Hobbes, Locke. 

 



H32. Het leven van poliQek filosoof Thomas Hobbes (1588-1679) 
• Overgang naar Engeland: 

o Tot nu toe lag de focus op conUnentale denkers (Galilei, Descartes). 
o Nu verschuiving naar Engeland en naar Thomas Hobbes. 

• Algemeen profiel van Hobbes: 
o Geboren in 1588 (8 jaar vóór Descartes), gestorven in 1679 (91 jaar oud). 
o Geboren in Malmesbury, gestorven in Derbyshire. 
o Wordt gezien als de eerste grote universele filosoof van Engeland. 
o Onterecht vaak als empirist beschouwd: hij zag wiskunde en meetkunde als het 

ideale model voor kennis, vergelijkbaar met Descartes en later Spinoza. 
• Hobbes en wetenschap: 

o Zeer begaafd, maar overschafe zijn talent in wiskunde en natuurwetenschappen. 
o Publiceerde hierover, maar zonder blijvende wetenschappelijke impact. 
o Had weinig waardering voor experimenteel onderzoek, ondanks zijn kennis van 

Bacon en Galilei. 
o Ironisch: de Engelsman Hobbes verwerpt empirisch onderzoek, terwijl de raUonalist 

Descartes er wél gebruik van maakte. 
o Werd sterk beïnvloed door Descartes’ gebruik van wiskunde en logica. 

• Opleiding en humanisUsche achtergrond: 
o Begon op 14-jarige leejijd aan de universiteit van Oxford. 
o Beheersing van LaUjn en Grieks leidde tot een humanisUsche vorming. 
o Had een zeer lage dunk van het scholasUsche onderwijs in Oxford. 
o Ontwikkelde zich tot een scepUsch humanist, beïnvloed door de godsdienstoorlogen 

(vergelijkbaar met Montaigne). 
• Band met de familie Cavendish: 

o Werkte vrijwel zijn hele leven als huisonderwijzer en secretaris voor de adellijke 
familie Cavendish. 

o Reisde met hen door Europa (grand tour). 
o Dankzij deze posiUe had hij toegang tot bibliotheken, reizen en intellectuele 

netwerken. 
o Was korte Ujd secretaris van Francis Bacon, maar bleef kriUsch tegenover diens 

empirisme. 
o Margaret Cavendish (vrouw van William Cavendish): 

§ Schrijfster en filosofe, vroege feminisUsche en scienceficUonachUge werken. 
§ Ontmoefe Descartes en kende het werk van Hobbes goed. 

• Begin van zijn publicaUes: 
o Publiceerde pas laat: zijn eerste werk verscheen rond zijn 40e. 
o Betrof een vertaling van Thucydides’ geschiedenis van de Peloponnesische Oorlog. 
o Waarschijnlijk ingegeven door zijn bezorgdheid over mogelijke burgeroorlog in 

Engeland. 
• Controverses en vijandigheid: 

o Eén van de meest bekriUseerde filosofen in Engeland, Ujdens en na zijn leven. 
o Vergelijkbaar met Spinoza op het conUnent. 
o Werd uitgemaakt voor: 

§ “Het monster van Malmesbury”. 
§ Oorzaak van goddelijke straffen (pest en brand van Londen). 

o Sommigen eisten zelfs zijn execuUe wegens vermeend atheïsme en blasfemie. 
• Belangrijkste redenen voor de kriUek: 

o Felle aanval op Aristoteles en de scholasUek, en daarmee op universiteiten. 
o KriUek op theologen: 

§ Zij zouden pretenderen God beter te begrijpen dan mogelijk is. 
§ Hun geschrijen noemde hij inhoudsloos gezwets. 



o KriUek op de macht van kerken: 
§ Kerkelijke autonomie ondermijnt staatsgezag. 
§ Vooral kriUsch tegenover het katholicisme en de paus. 
§ Pleidooi voor wat later scheiding van kerk en staat wordt. 

o Religie gebruikt angst en het bovennatuurlijke om macht uit te oefenen → 
irraUoneel. 

• Mensbeeld van Hobbes: 
o Mensen zijn van nature egoïsUsch en geneigd tot conflict. 
o Vreedzaam samenleven is enkel mogelijk onder een zeer sterk gezag. 
o Dit werd gezien als: 

§ Beledigend voor God (mens niet als moreel wezen). 
§ Moreel gevaarlijk: immoreel gedrag lijkt “natuurlijk”. 

o Ook Descartes noemde Hobbes’ morele principes gevaarlijk. 
• Hobbes en wiskunde: 

o Grote liefde voor meetkunde, vooral Euclides. 
o Noemde meetkunde de “moeder van alle natuurwetenschappen”. 
o Excentriek gedrag (o.a. overal driehoeken tekenen, zingen in bed). 
o Ontmoefe Galilei in 1636 en bewonderde diens studie van beweging. 
o Beweging was Hobbes’ belangrijkste natuurwetenschappelijke interesse. 

• Hobbes versus Descartes: 
o Oneens over de reikwijdte van mechanica: 

§ Hobbes: mechanisUsche verklaringen zijn universeel toepasbaar, ook op 
mens en poliUek. 

§ Descartes: denken en bewustzijn vallen buiten de natuurwetenschap. 
o Ondanks meningsverschillen gaf Hobbes commentaar op Descartes’ Medita;es. 

• Vooruitblik: Leviathan 
o Hobbes meende dat wetenschappelijke kennis van de menselijke natuur voldoende is 

om oorlog en chaos te voorkomen. 
o Deze visie werkt hij uit in zijn hoofdwerk Leviathan, waarin hij mechanica toepast op 

mens en samenleving. 
 
H33. Leviathan van Thomas Hobbes 

• Kern van de controverse rond Hobbes: 
o Het sterkste punt van kriUek (tot afschuw toe) was zijn filosofisch materialisme: alles 

is materie → de natuur is één grote machine. 
o Hobbes was hierin radicaler dan Galilei en Descartes (vergelijkbaar met latere 

materialisten zoals La Mefrie). 
• Materialisme toegepast op geest en God: 

o Voor Hobbes is óók de geest materieel (tegen Descartes’ onstoffelijke res cogitans). 
o Zelfs God zou lichamelijk zijn (maar uit materie die niet waarneembaar is). 
o Dit werd door vrijwel iedereen gelezen als (bijna) atheïsme, ook al bestonden er 

christelijke precedenten (bv. Tertullianus). 
• Geen onsterfelijke ziel, maar wél hiernamaals (mortalisme): 

o Hobbes ontkent een onstoffelijke, onsterfelijke ziel. 
o Toch gelooj hij in Laatste Oordeel en opstanding: na de dood “ben je er niet” tot God 

je lichaam weer doet verrijzen. 
o Dit heet mortalisme / “soul sleep” (vandaag o.a. bij zevendedagsadvenUsten en 

Jehova’s getuigen). 
• Scepsis over hekserij en geesten: 

o Hobbes geloofde nauwelijks in heksen of geestverschijningen. 
o In zijn Ujd kon zelfs scepsis hierover verdacht zijn (“wie heksen ontkent, is er 

misschien zelf één”). 



• Publieke reputaUe en morele paniek: 
o Losbandige figuren schoven hun ontsporing soms op “invloed van Hobbes”. 
o Hobbes werd gezien als dé atheïst en dus automaUsch als immoreel rolmodel. 
o Pierre Bayle stelde na Hobbes’ dood dat ook ongelovigen deugdzaam konden zijn 

(met Hobbes in gedachten) → zelfs dát veroorzaakte schandaal. 
• Tweede grote steen des aanstoots: zijn poliUeke theorie 

o Hobbes schetst een dystopie: de natuurtoestand zonder centraal gezag → “oorlog 
van allen tegen allen” (klassiek citaat uit Leviathan, 1651). 

o Leviathan schreef hij in het Engels (later ook door hemzelf in het LaUjn). 
• Mensbeeld als basis 

o PessimisUsch mensbeeld: mensen zijn gevaarlijk voor elkaar → Homo homini lupus 
(al in De Cive, 1642). 

o Oplossing: mensen dragen vrijwillig al hun macht over aan een soeverein (de 
“Leviathan”) die vrede en veiligheid afdwingt. 

• De Leviathan als absolute soeverein 
o Leviathan verwijst naar het Bijbelse zeemonster (Job/Psalmen): metafoor voor een 

gezag dat ontzag inboezemt. 
o Hobbes is geen voorstander van scheiding der machten; absolute centralisaUe is juist 

nodig om chaos te voorkomen. 
o Opstand of afzepng van de soeverein is in principe niet toegestaan. 

• RelaUe met Godsdienst en secularisering: 
o Hobbes beroept zich soms op de Bijbel en noemt het koningschap compaUbel met 

Gods wil. 
o Tegelijk koppelt hij poliUeke orde ook niet-theologisch: uit menselijke natuur 

(zel�ehoud, vrede) volgt raUoneel een sterke staat. 
o Net als GroUus draagt hij bij aan (gedeeltelijke) ontkoppeling van poliUek en 

theologie. 
• Invloed van GroUus en natuurrecht: 

o Hobbes leunt op GroUus’ natuurrecht: zel�ehoud → nood aan samenwerking → 
plichten (doe anderen niet aan wat je zelf niet wilt). 

o Omdat mensen die plichten niet spontaan nakomen, is een zeer sterke staat 
noodzakelijk. 

• Sociaal contract: vooral tussen burgers onderling 
o Het “contract” bindt vooral burgers aan elkaar: zij beloven elkaar gehoorzaamheid 

aan de soeverein. 
o Het contract is niet bindend voor de soeverein zelf. 

• Rechten van de soeverein (voorbeeldlijst): 
o Wetgevingsmacht (geen andere instanUe kan die neutraliseren). 
o Geweldsmonopolie (staatsgeweld is per definiUe legiUem). 
o Oorlog voeren, benoemingen, belasUngen heffen. 
o Geen verantwoording hoeven af te leggen. 
o Verschil met Uran: Leviathan moet voorspelbaar beschermen en vrede bewaren, 

desnoods met harde middelen. 
• Staatsvormen: 

o In prakUjk voorkeur voor absolute monarchie (één ondeelbare wil). 
o AristocraUe kan, democraUe alleen als “het volk één wil” heej (onrealisUsch volgens 

Hobbes). 
• Wanneer vervalt gehoorzaamheid? 

o Cruciale taak soeverein: bescherming. 
o Als bescherming structureel faalt, ontstaat een uitzonderingssituaUe (maar zonder 

duidelijk wefelijk kader). 



o Verder: gehoorzaamheid vervalt o.a. bij krijgsgevangenschap, verbanning, afstand 
doen van macht, of onderwerping van de vorst aan een veroveraar. 

• Context: Engelse Burgeroorlogen (1642–1651) 
o Royalisten (Karel I, absoluUsme) vs. Parlementariërs (Cromwell, beperking koning), 

plus religieuze conflicten. 
o Parlement wint; Karel I wordt geëxecuteerd; republiek volgt. 
o Hobbes vlucht in 1640 naar Parijs, verblijj daar ~10 jaar. 
o In Parijs: leej van lesgeven, wordt wiskundeleraar van kroonprins (latere Karel II) — 

poliUek lesgeven was verboden. 
• Na de oorlog: 

o 1653–1658: dictatuur Cromwell. 
o 1660: herstel monarchie (Karel II), met voorwaarden → beweging richUng 

consUtuUonele monarchie. 
o 1688 Glorious RevoluUon + Bill of Rights (1689) verankert macht parlement en 

burgerrechten; katholieken uitgesloten van troon. 
o Hobbes overlijdt 1679 en maakt dit niet mee. 

• Achteraf-beschouwing: 
o England laat later zien dat machtsspreiding en democraUsche vormen kunnen 

werken voor stabiliteit. 
o Toch: Hobbes kon zich een moderne democraUe nauwelijks voorstellen. 
o Zijn Leviathan is ook niet Orwell’s 1984: doel is bescherming en vrede, niet 

willekeurige terreur. 
o SlotobservaUe: veel mensen verkiezen soms een “sterke man” boven een instabiel 

lijkende democraUe—precies de aantrekkingskracht waar Hobbes’ denktrant op 
inspeelt. 

 
H34. Meer over het gedachtegoed van Thomas Hobbes 

• Hobbes wordt vaak misbegrepen: 
o De soeverein/alleenheerser is bij Hobbes niet bedoeld als Uran, maar als garant van 

rust, vrede en orde. 
• Probleem van machtsmisbruik: 

o Logische vraag: kan een soeverein met (bijna) absolute macht die macht misbruiken? 
o Hobbes’ reacUe is opvallend naïef: hij stelt niet dat misbruik “nog alUjd beter is dan 

chaos”, maar dat misbruik niet zal gebeuren. 
• Hobbes’ (zwakke) redenen waarom misbruik niet zou gebeuren: 

o Machtsmisbruik zou ingaan tegen natuurwet en Gods geboden → goddelijke 
bestraffing (geen opstanding op de dag des oordeels). 

o Een heerser zou geen voordeel hebben bij het uitbuiten van eigen burgers. 
o Dit is weinig overtuigend gezien historische voorbeelden van machtsmisbruik door 

alleenheersers. 
• Een sterker punt bij Hobbes (maar zonder moderne oplossing) 

o Hobbes merkt terecht op: elke bestuursvorm kan ontsporen. 
o Maar hij komt nog niet met de latere “standaardoplossing”: macht opsplitsen. 

• Montesquieu als latere correcUe 
o Montesquieu (1748, De l’esprit des lois): wie macht heej, is geneigd die te 

misbruiken. 
o Daarom: scheiding der machten: 

§ wetgevend (parlement) 
§ uitvoerend (regering/evt. koning) 
§ rechterlijk (rechtspraak) 

• Hobbes klinkt modern in zijn gelijkheidsidee 



o Hobbes stelt dat mensen fundamenteel gelijk zijn → iedereen moet de ander als 
gelijke erkennen. 

o Dat was in zijn Ujd niet vanzelfsprekend (ongelijkheid werd vaak “natuurlijk” 
gevonden). 

• Maar die gelijkheid dient zijn Leviathan-argument 
o Omdat mensen ongeveer gelijk zijn, kan iedereen iedereen bedreigen. 
o Zo ontstaat de bellum omnium contra omnes (oorlog van allen tegen allen) in de 

natuurtoestand. 
• Hobbes vs. Rousseau (en misverstanden): 

o Hobbes’ beeld van de natuurtoestand wordt vaak tegenover een geromanUseerd 
Rousseau-beeld gezet (de “goede/edele wilde”). 

o Dat beeld klopt niet goed met Rousseau’s eigen teksten; het begrip “edele wilde” 
komt bovendien niet rechtstreeks van Rousseau. 

• Debat blijj actueel: hoe ‘natuurtoestand’ echt was: 
o FicUe die Hobbes lijkt te steunen: Lord of the Flies (William Golding, 1954) — 

kinderen vervallen in conflict en geweld. 
o Waargebeurd tegenvoorbeeld: zes Tongaanse Ueners op Ata (1965) overleefden een 

jaar door samenwerking. 
o Rutger Bregman gebruikt dit verhaal om een posiUever mensbeeld te verdedigen, 

maar één casus blijj anekdoUsch. 
• Moderne kennis nuanceert Hobbes’ natuurtoestand 

o Meer data over prehistorische en niet-westerse samenlevingen zonder centraal 
gezag. 

o “Natuurtoestand” is een lasUge term: prehistorische groepen hadden kunst, 
technologie, rituelen, kennisoverdracht, en dus organisaUe. 

o Een pure “oorlog van allen tegen allen” is onwaarschijnlijk: groepen zouden dan niet 
kunnen overleven; altruïsme en samenwerking zijn noodzakelijk. 

• De echte kernvraag na Hobbes 
o Hobbes benadrukt ook zel�ehoud als reden om vrede te zoeken. 
o Maar: kan vrede en veiligheid ook zonder Leviathan (zonder sterk centraal gezag)? 

• Vervolg in de filosofie: 
o Na Hobbes werken denkers als John Locke en Spinoza verder uit hoe je veiligheid + 

vrijheid kunt combineren met zo weinig mogelijk geweld. 
o Leviathan starfe een blijvend moderne discussie over menselijke natuur en de beste 

organisaUe van samenleven. 
 
 
Aanbevolen literatuur 
 
Primaire bronnen  
 
Bacon, F.: Nieuw-Atlantis (ISVW Uitgevers, 2018) 
Bacon, F.: Novum Organum (uitgeverij Boom, 2015) 
Bacon, F. Essays (uitgeverij Boom, 1978) 
 
Bodin, J.: De la démonomanie des sorciers (Legare Street Press 2022) 
 
Böhme, J.: Mysterium Magnum (Hermetica Press 2007) 
Böhme, J.: The signature of all things (River Editors, 2012) 
Böhme, J: Aurora of morgenrood in opgang (Duitse editie bij Henricus, 2019) 
 



Bruno, G.: Collected Works of Giordano Bruno (zeven delen, Create Space Independent Publishing 
Platform, 2013-2020) 
 
De Groot, H.: Het recht van oorlog en vrede (Ambo, 1993) 
De Groot, H.: De vrije zee (Jongbloed juridische boekhandel, 2009) 
 
Descartes, R.: Medita;es over de eerste filosofie (Boom, 2022) 
Descartes, R.: Regels om rich;ng te geven aan het verstand (Uitgeverij Boom, 2010) 
Descartes, R.: De wereld, de mens (Uitgeverij Boom, 2010) 
Descartes, R.: Over de methode & Essays (Uitgevrij Boom, 2011) 
Descartes, R. & Van de Palts, E.: Briefwisseling (Wereldbibliotheek, 2000) 
 
Galilei, G.: Dialoog over de twee voornaamste wereldsystemen (Athenaeum, 2012) 
Galilei, G.: Kijker, kerk en kosmos. Galileo Galilei’s ‘bericht van de sterren’ en ‘brief aan Groothertogin 
Chris;na’ (Athenaeum, 2017) 
 
Gilbert, W.: On the Loadstone and Magne;c Bodies, and on the Great Magnet the Earth. A new 
Physiology, Demonstrated With Many Arguments and Experiments (Hutson Street Press, 2025) 
 
Hobbes, T.: Leviathan (Boom, 2010) 
 
Kant, I.: Kri;ek van de prak;sche rede (Boom, 2006) 
 
Leibniz, G.W.: Monadology. A New Transla;on and Guide (Edinburgh University Press, 2014) 
 
Montesquieu: Over de geest van de weKen (Boom, 2008) 
 
Ryle, G.: The Concept of Mind (University of Chicago Press, 1949) 
 
Scot, R.: The Discoverie of WitchcraE: A Reprint of the Original 1584 Edi;on (The Lost Book Project, 
2025) 
 
Stevin, S.: Dialec;ek, ofwel Bewijskunde: de kunst van het bewijzen (Hertaling van het werk uit 1585, 
2024) 
 
Secundaire bronnen 
 
Almog, J., What Am I?: Descartes and the Mind-Body Problem, (Oxford University Press, 2025) 
 
Auroux, S., ed.: Encyclopédie Philosophique Universelle. Les Notions Philosophiques (PUF, 2 vols, 
1990)  
 
Bakewell, S.: De humanisten. Dromers, denkers en onderzoekers die de wereld veranderden (Ten 
have, 2023) 
 
Blackwell, R.: Behind the Scenes of Galileo’s Trial (university of Notre Dame press, 2006) 
 
Boorstin, D.: The Discoverers (Harry N. Abrams, Inc, 1991) 
 
Chalmers, D., Conscious Mind in Search of a Fundamental Theory, (Oxford University Press,1997) 
 



Commers, R.: Elisabeths vraag (Kvadrato, 2022) 
 
Copleston, F.: A History of Philosophy, 9 vols (Doubleday, 1994)  
 
Damasio, A.R.: De vergissing van Descartes, (Wereldbibliotheek, 1996) 
 
De Coste, H.: La vie du R.P. Marin Mersenne: theologien, philosophe et mathematicien, édition 1649 
(Hachette Livre, 2020) 
 
Dijksterhuis, E.: De mechanisering van het wereldbeeld (Meulenhoff, 1950) 
 
Drake, S.: Galileo at Work (Dover publications Inc, 1978) 
 
Draper, J.:, History of the Conflict between Religion and Science, (Double 9 Books, 2025) [1874]  
 
Durand, D.: The Life of Lucilio Vanini. Burnt for Atheism, with an Abstract of his Atheistical Writings 
(Sothis Press, 2023) 
 
Edwards, P.: ed., The Encyclopedia of Philosophy (Macmillan Publishing Co., 1967)  
 
Faguet, E.: Théophile de Viau (Create Space Independent Publishing Platform, 2018) 
 
Finocchiaro, M.: The Galileo Affair (University of California Press, 1989) 
 
Finocchiaro, M.: Retrying Galileo (University of California Press, 2005) 
 
Foulquié, P.: Dictionnaire de la langue philosophique (PUF, 1962)  
 
Gallay, A.: Walter Ralegh. Architect of Empire (Basic Books, 2019) 
 
Gaskill, M.: Witchfinders. A Seventeenth-Century English Tragedy (John Murray, 2005) 
 
Gatti, H.: Essays on Giordano Bruno (Princeton University Press, 2010) 
 
Gottlieb, A.: De droom der rede. Een geschiedenis van de filosofie van de Grieken tot de 
Renaissance (Ambo, 2000)  
 
Gould, S.J.: God en Darwin (Atlas Contact, 2001) 
 
Graig, E., ed.: Routledge Encyclopedia of Philosophy (Routledge, 1998)  
 
Grayling, A.C.: De tijd van het genie. De zeventiende eeuw en de geboorte van het modern denken 
(Hollands Diep, 2016) 
 
Grayling, A.C.: De geschiedenis van de filosofie (Spectrum, 2019)  
 
Harrison, D.: De dertigjarige oorlog. De allereerste wereldoorlog 1618-1648 (Omniboek, 2022) 
 
Heilbron, J.: Galileo (Oxford University Press, 2010) 
 
Hoorens, V.: Een ketterse arts voor de heksen. Jan Wier (1515-1588) (Bert Bakker, 2011) 
 



Huisman, D.: Dictionnaire des philosophes, 2 vols. (PUF, 1984)  
 
Isaacson, W.: Leonardo da Vinci (Simon & Schuster, 2018) 
 
Jones, L., ed.: Encyclopedia of Religion, second edition (MacMillan Reference, 2005)  
 
Kenny, A.: A New History of Western Philosophy, 4 vols. (Clarendon Press, 2004)  
 
King, R.: De koepel van Brunelleschi (De Bezige Bij, 2003) 
 
Levy, S.: Artifical Life. A Report from the Frontier Where Computers Meet Biology (Knopf Doubleday, 
1993) 
 
Mattéi, J.-F., ed.: Encyclopédie Philosophique Universelle. Les Oeuvres Philosophiques (PUF, 2 vols, 
1992)  
 
Mattéi, J.-F., ed.: Encyclopédie Philosophique Universelle. Le Discours Philosophique (PUF, 1998)  
 
Nellen, H.: Hugo De Groot. Een leven in strijd om de vrede 1583-1645 (Balans, 2007) 
 
Nellen, H.: Geen vredestichter is zonder tegensprekers. Hugo De Groot. Geleerde, staatsman, verguisd 
verzoener (Athenaeum, 2021) 
 
Randi, J.: Flim-Flam! Psychics, ESP, Unicorns, and Other Delusions (Prometheus, 1982) 
 
Redondi, P. : Galilei, ketter. De politieke machtsstrijd rond het proces tegen Galileo Galilei, 1633 
(Agon, 1989) 
 
Röd, W., ed.: Geschichte der Philosophie (C.H. Beck, 2021)  
 
Rodis-Lewis, G., Descartes: biografie, (Boekencentrum B.V., 2006)  
 
Rowland, I.: Giordano Bruno: Philosopher/Heretic (University of Chicago Press, 2009) 
 
Russell, B.: Geschiedenis der westerse filosofie (Servire Katwijk, 1948)  
 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (online): https://plato.stanford.edu/ 
 
Strathern, P.: Dark Brilliance. The Age of Reason. From Descartes to Peter The Great (Pegasus Books, 
2025) 
 
Van Berkel, K.: Isaac Beeckman on Matter and Motion (Adobe ePub, 2013) 
 
Vermeer, R.: Heksenjacht. De vervolgingen in Europa en Amerika (Noordboek, 2025) 
 
Vermeersch, E. & Braeckman, J., De rivier van Herakleitos: Een eigenzinnige visie op de wijsbegeerte, 
(Houtekiet, 2019) 
 
Weinberg, S.: De wereld verklaard. De ontdekking van de moderne wetenschap (Athenaeum, 2015) 
 
Wehr, G.: Jakob Böhme, (Rowohlt Taschenbuch, 1971) 
 

https://plato.stanford.edu/


White, A.D.: History of the Warfare of Science with Theology in Christendom, (Double 9 Books, 2023) 
[1896] 
 
Yates, F.: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition (University of Chicago Press, 1991) 
 
 
Home Academy hoorcolleges: 
 
De wetenschappelijke revolutie, door Floris Cohen 
 
Overig:  
 
Johan Braeckman in gesprek met Henk Nellen over Hugo De Groot 
 
Johan Braeckman in gesprek met Bart Leeuwenburgh over Balthasar Bekker 
 
Johan Braeckman in gesprek met Ronald Commers over René Descartes en Elisabeth van de Palts 
  

https://www.home-academy.nl/product/de-wetenschappelijke-revolutie/
https://www.humanistischverbond.be/blog/1140/de-gedachtestreep-aflevering-22-henk-nellen-geen-vredestichter-is-zonder-tegensprekers/
https://www.humanistischverbond.be/blog/1359/de-gedachtestreep-aflevering-37-bart-leeuwenburgh-de-betoverde-wereld-van-balthasar-bekker/
https://www.humanistischverbond.be/blog/1435/de-gedachtestreep-aflevering-45-ronald-commers-elisabeths-vraag/


Colofon 
Home Academy gee, hoorcolleges uit voor thuis en onderweg. Direct te downloaden of 
onbeperkt te beluisteren in de Home Academy Club. Interessante onderwerpen, van 
geschiedenis tot natuurwetenschappen, voorgedragen door boeiende sprekers. Zo kan je 
kennis opdoen in de auto, in de trein, op de fiets of thuis op de bank. Download de Home 
Academy app voor het beluisteren van onze hoorcolleges op een mobiel of tablet. 
  
Kijk verder op www.home-academy.nl 
  
Uitgave  Home Academy Publishers 

Middelblok 81 
2831 BK Gouderak 
Tel: 0182 – 370001 
E-mail: info@home-academy.nl 

   
Opname  De Corridor (WeXeren 2025) 
Stem Inleiding  F.C. van Nispen tot Sevenaer 
Muziek Intro  Cok Verweij 
Mastering  Frits de Bruijn 
Vormgeving  Floor Plikaar 
  
© Hoorcollege Copyright 2025 Home Academy Publishers B.V. 
ISBN 978 90 8530 290 2 
NUR 732, 77, 78 
  
Alle rechten voorbehouden. Behoudens de in of krachtens de Auteurswet van 1912 gestelde uitzonderingen, mag niets uit deze uitgave 
worden verveelvoudigd, uitgeleend, verhuurd, uitgezonden, opgeslagen in een geautoma?seerd gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in 
enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door (foto)kopieën, opnamen of enig andere manier, zonder voorafgaand 
schriDelijk toestemming van de uitgever. 

 
 
 


